



بیان الآل والاصحاب

السلسلة الثالثة ، نصائح التربوية الإسلامية | ٢٤

## آل واصحاب کی تاریخ کا مطالعہ کیسے کریں؟

کیف نظر اور تاریخ الآل واصحاب؟

تألیف: عبد الکریم بن خالد الحرمی      ترجمہ: عبد الحمید اطہر



تألیف

عبدالکریم بن خالد الحرمی

ترجمہ

عبدالحمید اطہر

# آل واصحاب کی تاریخ کا مطالعہ کیسے کریں؟

## فہرست مضمایں

۵

مقدمة

۶

پیش لفظ

۸

عرض مواف

پہلا باب:

۹

تاریخ کے مطالعے میں کوتایی کے اسباب

۱۰

پہلا سبب

۱۱

دوسرہ سبب

۱۲

تاریخ غلام و الحسک میں نام ضری کا اسنوب تحریر

۱۳

تمیر اسوب

دوسرا باب:

آل بیت اور حجاج کی تاریخ کے سلطے میں شبہات کی تردید کے اصول و مصوبہ

۱۴

تمیر باب:

آل بیت کے بارے میں شبہات کی تردید کے اصول و مصوبہ

۱۵

چھا بھوٹے پوکنار بنا ضروری ہے:

۱۶

پہلا امر

۱۷

دوسرا امر

۱۸

تمیر امر

۱۹

چوتھا امر

کیف نصراء تاریخ القتل والذممحاب!

آل واصحابؑ کی تاریخ کا مطالعہ کیسے کریں؟

عبدالکریم بن خالد الخری

نام کتب

اردو ۲۴

تصنیف

ترجمہ

عبدالحمید اطہر

پنجہ بست

تاریخ کے اہم قابض اعتماد رائج مدد

خش قابل اعتماد رائج

حدیث کی اہم کتابیں

خش اہم معاصر کتب میں

پانچاں بست

تاریخ اسلامی کو شکنے والی کتب میں

خلافت کلام

اپنے خیالات پیش کرنے کی درخواست

## مقدمہ

شیخ داکٹر یا نفیں القرنی

الحمد لله، والصلوة والسلام على رسول الله، وآل وصحبه ومن  
والاد.

میں نے دائی عبد المکرم اعریانی کی زیر نظر ترتیب "آل وصحابہ کی تاریخ کا مطالعہ  
تم کیسے کریں" پڑھی تو محسوس ہوا کہ انہیں صنیں استدال، مضبوط وائنس، بہترین  
اسلوب، روایتی اور دخوبصورت طرز تحریر میں تمام مطالب حاصل ہے، وہ آل اورصحاب  
رسول محدثین کے سلسلے میں اہل علم و محدثین مسلم صالحین کے شیخ کے مطابق صحیح عقیدہ و تہذیب  
متعلق یہ مختصر کتاب ایک ضمیرہ تاب کے درجے میں ہے، موضوع کاظم اور فہم قابل بھروسہ  
ہے، استاد ای واس کتاب کی تالیف پر بہترین اجر عطا فرمائے اور ان کی کامیشوری کو قبول فرمائے۔

داکٹر یا نفیں القرنی

۱۹/۱/۱۹۷۲ء

تفصید یا بحث و تجویض کے بغیر ہی بعض تاریخی روایات کو قتل کرتے چیز، بھی ان روایتوں کو انکل کرنے کا مقصود صرف اپنی خواہشات کی ہیروئی اور جرأتی حقائق کو عدم آشیخ کرنا ہوتا ہے، پوچھا سمجھتے ہی اس کتاب نے ایمیٹ کے لیے کافی تھی، بلکہ اس سے آگے اس کتاب میں تصنیف: تالیف کے اس غلط اسلوب کی تباہت بیان کی گئی ہے اور صحیح طرز تصنیف: تالیف نے وضاحت کی گئی ہے۔

مَنْ أَنْدَلَّ إِلَيْنَا مَعْلُومٌ مِّنْ دُعَائِكُوْبُولْ كَذَّابٌ كَوْجَارٍ يَهْمُوْبُوكْ مَحْلُّ كَرْنَ كَيْ  
وَأَزْوَاجٍ وَالْأَلَّ، أَمَا يَعْدُ:  
مَنْ نَعْلَمْ بِهِ مُحَمَّدٌ بْنُ خَالِدٍ جَرَبِيَّ كَلْبٌ "آلِ اصحاب کی تاریخ" کا  
مطابعہ تم کیسے کریں؟ پر جھی تو مجھے محسوس ہوا کہ انہوں نے اخصر کے باوجود رہنمی کتابوں  
سے صحیح طور پر قائد و اخلاقی کے اہم نتائج کو واضح کیا ہے، خصوصاً ان کتابوں سے جن کا  
تعلق فرقے راشدین کی تاریخ اور صحابہ کا مرضی اللہ عجیب اجمعین کے حالات زندگی اور  
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اہل بیت سے ہے۔

ڈاکٹر حامیم بن عارف المعنی  
درکن مجلس شوریٰ

ریڈ رجیسٹریشن الفرقی شعبہ قرآن و حدیث  
مگر ان اعلیٰ حادیتی میں جنہیں برائے تصریح خاتم الانبیاء

## پیش لفظ

شیخ زادہ حامیم اشریف المعنی

الحمد لله رب الجلال، والصلوة والسلام على رسول الله  
وأزواجه، والآل، أما بعد:

مَنْ نَعْلَمْ بِهِ مُحَمَّدٌ بْنُ خَالِدٍ جَرَبِيَّ كَلْبٌ "آلِ اصحاب کی تاریخ" کا  
مطابعہ تم کیسے کریں؟ پر جھی تو مجھے محسوس ہوا کہ انہوں نے اخصر کے باوجود رہنمی کتابوں  
سے صحیح طور پر قائد و اخلاقی کے اہم نتائج کو واضح کیا ہے، خصوصاً ان کتابوں سے جن کا  
تعلق فرقے راشدین کی تاریخ اور صحابہ کا مرضی اللہ عجیب اجمعین کے حالات زندگی اور  
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اہل بیت سے ہے۔

اس کتاب کا انتیاز یہ ہے کہ اس موضوع سے متعلق ہی تحقیقت اور کتابوں سے  
معلومات کو جمع کیا گیا ہے اور ان کا خلاصہ بیان کیا گیا ہے، اس کے علاوہ مصنف نے (القدر  
ان کوہ نئی عطا فرمائے) اپنے خیالات اور تائیگ کا اضافہ کیا ہے، جس کی وجہ سے اس طریقہ  
کا راور اسلوب و اختیار کرنے میں آسانی پیدا ہو گئی ہے جس سے مغلقات پر تحقیقت کے  
متاثری کے لیے جائز ہیں ہے، مصنف مختار ہے اہم تاریخی روایات پر کھڑے اور جانچنے  
کے طریقہ کا راستے واقع ہونے میں مبتلى کا تقدیم کیا ہے۔

میں سمجھتا ہوں کہ یہ کتاب سبب تاریخ اور ان کتابوں میں شارک ہمیشہ کرنے کے  
امداد، ان کتابوں سے کہی بیشی کے موقع اور صحیح موافق پر صحیح کے مخصوص کو پایہ جائیں  
تک پہنچانے کا پہلا اور اہم الدوام ہے، ان تمام امور کے ساتھ تاریخی نتائج کے نتائج کو بھی  
 واضح کیا گیا ہے۔

اگر اس کتاب میں صرف اس بڑی غلطی کی اشارة ہیں، اسی کی جائی کہ بعض مصنفوں

ان بیویوں کے مقابلے میں ہماری امت کا کیا حال ہے، جس کے پاس روشن تاریخ ہے، تھا بول میں موجود ہے، لیکن یہ لوگ اس پر توجہ نہیں دیتے؟! ہمارے لیے ضروری ہے کہ ہماراپن تاریخ کامطالعہ تحقیق، تجھیں کے ارادے سے اس کو کس کرنے والی سعومات سے پہنچئے اور بھوت سے صاف کرنے کے لیے تریں، تاکہ اس کو پاک صاف اور روشن ہاتا رکھیں گے ایسا جائے، جس سے لوگوں کو فائدہ ہو، جیسے کہ اللہ رب العزت کا فرمان ہے: **فَأَنَا الرَّبُّ ذِي الْكِبَرِ بُلْجَلَةٌ وَأَمَا مَا يَنْفَعُ النَّاسَ فَلَيَنْتَكُ فِي الْأَرْضِ كَذَلِكَ يَنْصُرُبِ اللَّهُ الْأَفْغَانَ**۔ (المردے) حجاج قوہا کاروہ

ہمارے چلا جاتا ہے، لیکن جو شخص دینے والی بیج ہے وہ زمین میں غہری رہتی ہے، اللہ تعالیٰ اسی طرزِ نمائش پیان دیتا ہے۔

ای متعدد کوہ افسوس رکھتے ہے ان چند اوقاتِ وتریتیب دیجیا ہے کہ جو تاریخ تاریخ کو اس کے مصادروں برائی اور سچے طریقے پر پڑھنا چاہتا ہے اس کے لیے یہاں کوہ اور ہمارے راستے بن جائے، تاکہ اس کا اپنی ملکیت ہو جائے اور اس کی مشکلات حل ہو جائیں۔

میں نے اس کو پاچ ابہاب میں سیر کیا ہے جو مندرجہ ذیل ہیں:

پہلا باب: تاریخ کے مطابع میں کوہاٹی کے اسوب

دوسرا باب: آل واصحاب تاریخ سے متعلق شہبات کی ترویج کے قواعد

تیسرا باب: الیہت سے متعلق شہبات کی ترویج کے قواعد

چوتھا باب: تاریخ اسلامی کی اہم قطبیں اور انہیں

پانچاں باب: وہ کتابیں جن سے اسلامی تاریخ سمجھ ہوئی ہے

وہ تیسرا جس میں کتاب کا خلاصہ پڑھنے سختات میں قیل کیا گیا ہے

والله ولی التوفیق

عبدالکریم بن خالد المکربی

## عرض مولف

**الحمد لله الذي جعل تاريخ المسلمين الأولياء مشرقاً فقيهاً  
والصلة والسلام على من بعثه الله هادياً نبياً، وعلى آله وصحبه ومن  
والآله، ومن كان تقيناً.**

ہریں پاہرات: سماںی تاریخ کو مکملواڑ کرنے والوں کے ہاتھوں، دشمنوں کے جھوٹ اور افتراءوں کی دواقعیت سے محظوظ رکھنا اور اس کو بچانا اہل علم و سرفرازی کی ذمے دار ہوں میں سے ہے: ہماری تاریخ کو مستشرقین کے ہاتھوں میں نہ چھوڑا جائے کہ وہ اس وائیڈیو نمائش کا بدف ہائیں، اسی طرح جان یونیورسٹری یا بھروسہ کو رسمتائی اسلام کے سامنے جھکتے والے لوگوں کے ہاتھوں میں بھی نہ چھوڑا جائے، جو کہ وہ ہمارے آباء و اجداد اور ہرے عزت و شرف کو ہائل غور رہنے اور سخن کرنے کے لیے تاریخ سے حقیقی موارد کا اتحاب نہ کریں، جس کی خاطر ایسے لوگ اپنے مرضب اور متعدد کے لیے تاریخ کا بعض وہ حصے لیتے ہیں جو ان کا معتقد پورا کرتے ہیں اور وہ سے حقائق و چھوڑ دیتے ہیں، اللہ ان چیز دل و ظاہر کر کر دے گا جس وہی لوگ پچھلتے ہیں۔

آن کے زمانے میں بہت سی قومیں ایسی ہیں جو اپنی نئی تاریخ وضع کرنا چاہتی ہیں، جس کی طریقہ اس بھروسی کے ساتھ پھرلوں اور بوماق کو جمع کرتے ہیں، مگر لیکن آجودتے ہیں، چھروں کوڑھاتے ہیں اور مسجدوں کو ویران کرتے ہیں کہ یہاں ان کی تاریخ کا اور وہ راست پیشیدہ ہے، اس نامہ تاریخ سے واقع ہونے کی امید میں یہ لوگ کھدائی کرتے ہیں، بحث و تھیں کرتے ہیں اور بہترین جگہوں پر ویران کرتے ہیں، یہ صرف اس قوم (بیویوں) کا ہی حال نہیں ہے، بلکہ یہ جو اس زمانے میں بکھر جزوں میں بہت سی قوموں کا ہے۔

بہت سی معاصر تاریخی تحقیقات میں دنیا کے تمام انسوپ بیان کیے گئے ہیں،  
جو مندرجہ ذیل ہیں (۱) :

## پہلا سبب

بہت سے مسلمان بعض مستشرقین یا مستشرقین سے متاثر ہونے والے  
مسلمانوں یا زرخیز مصلحتیں کی کتابوں کے شکار ہوئے ہیں، جوئی احصوم، بری اسلامی  
تاریخ میں اور خصوصاً پاکیزہ اعلیٰ بیت اور صحابہ کرام پر حضور ان اللہ علیہم السلام چھین کی تاریخ  
میں مختلف جھوٹ اور بے سروپیاتوں کو بہترین انداز میں پھیل گرتے ہیں۔

پھر یہ لوگ ان جھوٹی معلومات و اپنی کتابوں کی بنیاد ہتھیں ہیں، جو یا  
سلطنت میں سے ہیں، تاریخی کتابوں میں ان کی موجودگی پر اعتماد کرتے ہوئے سادہ  
لوچ قرئیں ہیں ان کتابوں کو ترویج دیتے ہیں، گوئی تاریخ کی کتابوں میں موجودگی  
ہی صحیحی اور ثبوت کے لیے کافی ہے، حالانکہ تاریخی کتابوں میں بہت سے جھوٹ اور  
ہطل معلومات موجود ہیں، یہ لوگ ونارات علمی تحقیق کے قواعد کو راگ لاذپتے ہیں،  
لیکن انہی قواعد کو منطبق کرتے سے غفلت برستے ہیں؟!

اویجود یہ کہ ان کی نقش کردا اور بیان کردا اکثر معلومات کی یا تو سند ضعیف رہتی  
ہے، یا وہ روایت ہی موضع اور گھری ہوئی ہوتی ہے، یا اس کی کوئی اصل

(۱) ان اسباب کو اکثر خدیجہ لحرج، نامن نے اپنی خدیدہ ترین تاریخ "احداث"، احادیث، احادیث خوبی اور تاریخ میں بیان کیا  
ہے۔ جزء ۲، ص ۲۷۳۔ ہم نے انہی تحریر میں انداز کیا ہے اور جتنی احمد ریکل اور ضروری معلومات کو یہ خالیا ہے۔

## پہلا باب

### تاریخ کے مطالعے میں کوتاہی کے اسباب

حق شہزادی (۱)

ان میں سے اکثر لوگ اس حقیقت سے واثق ہیں، لیکن اس سے جسم پوش  
کرتے ہیں! اس کا مقصد یہ ہے کہ ہماری علمی تاریخ پر طعن و تفسیع کی جائے اور اس کی  
حیثیت گھٹائی جائے، وہ ہماری تاریخ کی تہمت وقت بری نیت اور دشمنی کے مقاصد لے کر  
بیٹھتے ہیں، ان کا مقصد یہ ہوتا ہے کہ اس علمی امت کی ثابت شدہ تقدیروں میں طعن  
و تفسیع کی جائے اور اس میں تحفظ پیدا کیا جائے، اور مسلمانوں کے درمیان فتنوں اور  
دشمنی کو بڑھ کر کیا جائے، پھر یہ مسلمان کے لیے یہ کیمیے جائز ہے کہ ایسے لوگوں کو اور ان  
کی لکھی ہوئی تحریروں کو اپنے اور اپنے دین، تاریخ اور وراثت کے درمیان واسطہ  
بنائے؟!

اس کا مطلب یہ نہیں ہے کہ مارے مستشرقین یکساں ہیں، بلکہ ان کی کمی  
و تسلیم ہیں، جو مدد بجذبیل ہیں:

۱۔ ان تینوں سے دنیل پیش کردی گئیں ہیں اور اس سے جمالی ماملہ بھی ہوئی: ان میں سب سے زیادہ غیر ایک  
ضد ایکی رہنمائی کی ہے ان کی کوئی اکامہ نہیں ہے،...، جیسی ہیں جن کی کوئی بھی شہرو صرف یہ کردہ توں و کوئی  
کی طرف منسوب کردہ ایات ہے، جس کو ہم اپنے اور بہان ایک دوسرے میں نہیں مرتدا ہیں۔ ساکے بعد سب سے  
زور و خبر: کہ وہ واسیں ہیں جو موسموں، روزگاری، بحولِ جن یہود و ملائیں، جن کی سلطنتی اور قدر اور ہمچوں کتاب  
یوں کی بحوث و تأثیت ہو یکاہ، پھر اپنے اس ایجاد و لذت حاصل ہے اور اسی اور کسی پندرہ طرف سے نہ ہاتھ ہے، اس  
کے لیے اسوب ہیں، جن و تھیں کے سر تھوڑا کرنے کی وجہ سے کیا جائے، کسی کا سب سے اہم جواب اسے ملک کو  
تو ان فرقہ ہمکرا ہے۔ یہ مدد کی ایسا مترک دعا ہوتا ہے: جس و جو ہوا کہا ہو، کہن کسی کی اکثر روزتھیں مدد  
تھرے اور ان کی راستی ہوئی ہیں، اور آسون کی نشایاں یہیں کہان کی راستہ تردد مدد شیش غرب،  
مکران اور قراآن کریم اور سعیج احادیث کے خالق جعل ہیں، اسی مدد ایک دوسرے میں اور تھا مجھی اور تھے ہی، اسی اور  
عادل ماءیوں میں سے کوئی ان کی ملابحت نہیں تھی، نہ وہ غرقات، نہ بحثوں کو مانندے دانے لاؤ ہیں۔ پھر ضعیف  
ادارہ و کافر آیا ہے: ضعیف صدیقہ اور ہے، جس کی مدد کے لئے راہی میں درجِ عقدیں کے اور کے خریب سراف  
و شور اسہاب کی پیغام پر صعف پوز جانا ہو، جو اس کی راستہ کردنے والوں کے لئے کہہ رہا کوئی نہیں،  
یہیں ایک جس کا کوئی تالیم ہو، وہ میرا جس کا کوئی تالیم نہ ہو،

ہذاں میں سے بھی ایسے ہیں جو حمد اور دشمنی کی وجہ سے محمد اہمیتی تاریخ  
میں تحریف کرتے ہیں، اس پر طعن و تفسیع کرتے ہیں اور تحفظ پیدا کرنے کی کوشش  
کرتے ہیں، اس کے پیچے دشمنی اور استعمار کے اسباب پوشیدہ رجے ہیں، تاکہ وہ  
ملکوں کو ان کے اصلی باشندوں سے جھینیں میں اور اللہ کے بندوں کو قتل کر دیں، اور  
اسلام کے تہذیبی و ترقیٰ پیغمباڑ و رواک دیں۔ (۱)

ہذاں میں سے بہت کم لوگ ایسے ہیں جنہوں نے ہماری وراثت پر تھوڑی  
بہت غیر جانبدارانہ علمی اندھاڑ میں توجہ دی ہے، اس دین سے روری اور اس کی زبان  
(جو اس وراثت کی بیاندار و محرر ہے) سے ناویتی کی وجہ سے تھوڑے سے غور و خوض  
سے کوئی اور کی کا اظہار ہوتا ہے، ان کو شوں میں سے ایک صلاح الدین والی کی  
ستاب "الوافى بالوفيات" کی طباعت ہے اور وہ سری کوکش "المعجم  
الفهرس لألفاظ الحديث النبوى الشريف" ہے۔ (۲)

۱۔ علماء مکہ مکرمہ حبیب اللہ البزری نے وہی وراثت سے محلاز کرنے کے طریقوں کو اپنی تجزیہ کیا کہ "المرقبۃ علی  
القراءات معمولة" ہے اسی معرفت سے ملکہ ایمان کیا ہے، تحفظ نے ان علمیوں کو اقصیل کے ساتھ  
یون یا پیسے اور پیچے ہیں، پھر کفار میں اس ستر تھوں جاہدگری کیا ہے، تم کوئی بخوبی قصے کہاں ہو، خوش اور  
گمراہ اُن خواجہ کات کی تحریکی کرنے والوں کی تکوں اور مسلم جمیع ہیں جس سے اخلاقی گناہ ہیں اور اللہ کی کوئی  
تعالیٰ تاریخ نہ ہے جس ایک مکاری کی طرف ہوتا ہے، حدیث شریف میں ہے: "اَخْرَجَنَّهُ مَاءِيَةً فِي طَرِيقٍ هُوَ اَتَّقِيَّهُ تَرَكَهُ  
کو اس سرست اُنگل کے اجر کے مطابق اجر مکابہ تھوں نے اس کی جو وہی کیا ہے جب کہ ان کوں نے اسی اجر مکابہ میں  
ست پوچھی تھیں کیا چاہا، پوچھی تھا اس کی وہ سرست، بے قوانین کی بھروسی کر لے والوں کے کہہ کے پھر اس کوئی کم،  
مٹا ہے، جب کسان لوگوں کے گناہ، میں سے پیچھے کی تکمیل کیا جائے ہا۔" احمد، سالم اور اصحاب سطن نے پھر اس سرست ہے۔  
ص ۱۲۷۴

۲۔ جنہوں نے تھوڑے فرطہ نہیں، سے متعلق بعض مذہبیں کو وظیل کیوں ہے۔

## ”تاریخ الامم والملوک“

### میں امام طبری کا اسلوب تحریر

امام ابن حجر اور طبری رحمۃ اللہ علیہ<sup>(۱)</sup> اپنی کتاب کے مقدمے میں اپنے اسلوب تحریر کو بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں: ”... میری اس کتاب میں ماضی کے لوگوں سے متعلق جو بھی خبر بیان کی ہے، ان میں سے بعض کو قاری ناپسند کرے گا یا سننے والے کو تاکوہار گز رے گا، کیون کہ اس خبر کے صحیح ہونے کی کوئی وجہ اس کو معلوم نہیں ہوگی، اور حقیقت میں اس کے کوئی معنی بھی نہیں ہوں گے، اس کو یہ بات جان لئی چاہیے کہ ہماری طرف سے اس میں یہ بات نہیں لائی گئی ہے، بلکہ اس خبر کو نقل کرنے والوں میں سے بعض لوگوں سے اس کو نقل کیا گیا ہے، ہم نے اس کو اسی طرح ادا کیا ہے جس طرح یہ بات ہم تک پہنچی ہے۔“<sup>(۲)</sup>

ذکورہ بالاعتراض سے یہ بات معلوم ہوتی ہے کہ امام طبری رحمۃ اللہ علیہ نے قاری کے سامنے یہ بات وضاحت کے ساتھ دکھل دی ہے کہ اپنی اس کتاب میں انہوں نے بیان کردہ روایات میں صحیح ہونے کی شرط نہیں رکھی ہے، اس کی ذمے دہری نقل و طبری، محمد بن حمیر، بن یزید، الحضرط طبری، عمر بن حیث، سوراخ، فخر، اصول فخر کے اہر، امام اور مجتهد، اپنی پیدائش طبرستان میں ۳۷۴ھ کو ہوئی اور وفات ۴۳۰ھ کو ہوئی، اپ کی تحقیقات میں سے بعض مدعیہ ہیں: ”تاریخ الامم والملوک“، ”جامع الیون فی تاریخ المزاجن“، ”تاریخ الامم والملوک“، احمد بن حنبل اور اس اس ادیس میں ۴۲۴مھ۔

### دوسرے اسبب

علم شریعی کا نہداران علم و معرفت کی کمی، اور علماء تاریخ اور ان کے قواعد سے ناقصیت جس کا تعلق تاریخی روایتوں کو مدد اور بیان کرنے سے ہوتا ہے۔

بعض علماء طبری اور ان کی تحریر نے اپنی کتابوں میں صحیح حدیثوں کو بیان کرنے اور روایات، تصور، واقعیت اور حدیث میں تجزیہ و روایتوں سے اعراض کرنے کی شرط نہیں رکھی ہے، بلکہ انہوں نے اپنا خاص اسلوب اپنایا ہے، جس کو انہوں نے اپنی کتابوں کے مقدموں میں بیان کیا ہے، تاکہ پڑھنے والے کے سامنے بکھل، بٹھت ہو۔

لیکن عامہ خود پر بہت سے مistranslators، مصنفوں اور محققین ان قواعد اور مethods سے دور تھے اور اب بھی ہیں، ان قواعد سے ناقصیت اور ان سے اپرداشتی برقراری وجہ سے ان کی تحقیقات اور کتابوں میں سچائی اور حق کا لفظ ادا کیا جاتا ہے۔

ای جہت کتاب کا مقدمہ بزرگی ایہیت رکھتا ہے، اس لیے کتاب کے مطلع سے پہلے مقدمہ پڑھنا ضروری ہے، کہ یہاں سے سامنے مصنف کا اسلوب اور مضمون واضح رہے۔

اوپر بیان کردہ حقیقت کی وضاحت کے لیے مورثین کے منابع اور قواعد سے واقع ہونے کی ایہیت کی ایک مثال قائل ہے، جو تاریخ الامم والملوک میں امام ابن حجر اور طبری رحمۃ اللہ علیہ کا طریقہ اور اسلوب ہے۔

مشتخر رکھنے کی احیت واضح ہو جاتی ہے، بھی حال تاریخ اور واقعات کی تی کتابوں،  
بکھر ہماری وراثت کی ساری کتابوں اور اس کے مختلف فنون کا بھی ہے۔  
ہمارے سورجین میں سے بعض علماء کا اسلوب یہ ہے کہ ان روایتوں اور اخبار کو  
سندر کے ساتھ بیان کیا جائے، البتہ ان سندروں کے راجل کے حالات سے مشہور قول  
پر عمل کرتے ہوئے صرف نظر کیا جائے کہ ”جو انساد کے ساتھ بیان کرے تو وہ ذمے  
داری سے بری ہو گیا۔“ اس میں وہ حدیث کی تدوین میں بعض علماء حدیث کی تقلید  
کرتے ہیں اور ان کی وجہ دی کرتے ہیں، کیوں کہ بعض محدثین پہلے مرحلے کے طور پر  
سندر سے بیان کردہ تمام روایتوں کو لکھتے ہیں، پھر دوسرا مرحلہ آتا ہے، جو سورجین اور  
محدثین کے درمیان فرق کرتے والا ہے، اس مرحلے میں محدثین تحقیق، تبیش، تحقیق  
کرتے ہیں اور ضعیف سے صحیح کو انج کرتے ہیں۔

اس طریقہ کارکی طرف حافظ ابن حجر عسقلانی رحمۃ اللہ علیہ نے اشارہ کیا ہے اور انقلب روایت میں اکثر قدم بھر محدثین کے میج اور طریقہ کار کو واضح کیوں ہے، وہ لکھتے ہیں: ”قدیم زمانے دوسراں سے ہلکہ اس سے بھی پہلے کے اکثر محدثین جب روایت کو مند کے ساتھ بیان کرتے تو یہ سمجھتے کہ وہ اپنی ذمے داری سے عہدہ برآ ہو گئے ہیں۔“ (۱)

یقینی بات ہے کہ حافظ امیر حجر نے اس سے نقل کرنے والے راویوں کو مراولہ  
ہے، نہ کہ رواست اور جرج و تبدیل کے علماء، ائمہ و نادیمین اور تبدیلی و تحریف سے دین  
کی حفاظت کرنے والوں کو مراولہ لیا ہے، جو علماء راوی اور رواست کو قبول کرنے پار  
کرنے کے مستلزم فتاحد اور اصولوں کے مطابق چائیجتے ہیں، جن قواعد کی مثال انسانی

گرنے والے راویوں کے سر ہے، وہ اس کتاب میں امانت و اخلاص کرتے دالے کا کروار اداکر رہے ہیں، نہ کہ تھقق اور صحیح و غلط کی نشاندہی کرنے والے کا کروار۔ جن لوگوں سے فاتح طبری نے رواتیں کی ہیں ان میں بعض راوی جھوٹ اور کثarta روایات کے جائیں ہیں، ان میں سے بعض مندرجہ ذیل ہیں:

۱۔ محمد بن حمید رازی، طبری کے شیخ طبری نے اپنی تاریخ اور تکمیر میں ان سے بہت سی روایاتیں لی ہیں، باوجود یہ کہ محمد بن حمید رازی کو صحیح اور حدیث گھر نے کا الزام دیا گیا ہے، وہ علماء حرج و تقدیل کی اکثریت کے خلاف کے تذکیر ضعیف اور ساقط الحدیث ہیں۔ (بیران المحدث ۲/۵۳۱-۵۳۷)

۲۔ لوٹ بن سعیٰ ابوحنفہ ہزارخ طبری میں ان کی بہت سی روایتیں ہیں، جن کی تعداد ۸۵۵ ہے، جن میں تاریخ اسلامی کے اہم واقعات اور حدیث کو بیان کیا گیا ہے، جس کی ابتداء رسول اللہ ﷺ کی وفات سے ہوتی ہے اور اب تک خامد ان ہو اسی کی پوشش ہست کے زوال پر ہوتی ہے، لوٹ بن سعیٰ ابوحنفہ علماء حدیث کے نزدیک محروم ہیں۔

ابنِ محیٰ نے ان کے حلسلے میں کہا ہے کہ ان کا کوئی اعتبار نہیں۔  
ابنِ حبان نے کہا ہے: یہ ثقافت کے حوالے سے موضوعِ حدیثوں کو ردِ ابیت  
کرتے ہیں۔

علامہ فیضی نے کہا ہے: خداع کرنے والے قصہ گو ہیں۔ (۱) اسی مثال سے تاریخی کتابوں میں علماء و مصنفوں کے اسلوبوں اور شرائط سے واقع ہونے اور اس نام یا اُس نام کی کتاب کے مطالعے کے دوران ان شرائط کو

امروزی میلادی این تاریخی ایجاد شده است. حصر این قدر از اندیشه های علمی و فناوری را در ایران می بینیم.

تجربات اور انسانی تہذیب کے سبی بھی مرحلے میں ہیں ہتھیں۔

اگر قرآنی پاصلہ حیثیت اور اہل ہے تو خود سے ستماں میں بیان کردہ روایتوں کی محدثین کے قواعد کی روشنی میں جائیج اور تحقیق کرے، جس کو علم مصطلحات حدیث کہا جاتا ہے، جس میں روایتوں، خبروں اور روایت کرنے والے افراد کے حالات نے دریافت کی جاتی ہے اور مدرجہ ذیل دو میں سے ایک ذریعے سے اس کے قابل تقویں ہونے یا نہ ہونے کا حکم لگایا جاتا ہے:

۱۔ جرح و تقدیر کے: (قدیم انہر) کے اقوال پر اعتماد کرتے ہوئے ان حدیثوں و نقش اور روایت کرنے والوں کے حالات کی تحقیق کی جاتی ہے، جو صاحب اور تقدیر ہوتا ہے، اس کی روایتوں کو تقویں کیا جاتا ہے، اور جو کوئی صاحب اور ضعیف ہوتا ہے اس کی روایتوں کو رد کر دیا جاتا ہے۔

۲۔ ان روایتوں کے متن پر غور کیا جاتا ہے اور قرآن کریم، ثابت شد و احادیث رسول اور ان روایتوں سے متنبیط عام اصول و مصواب کے مطابق متن کو منسوب ہے جدا کیا جائے۔ اس کے ان میں سے محنوظ و ملکر سے الگ کیا جائے اور نائج کو منسوب ہے جدا کیا جائے۔ اگر قاری کو اس دقيق علم کی مشق اور اس کا تحریر ہو اور ان تحقیقات کو انہیں ہو تو نجیک ہے، ورنہ اس کے لیے ضروری ہے کہ وہ انہی کا تقویٰ اختیار کرے، اور لفظ حمایت کرام سے اس سے متعلق معلومات حاصل کرے اور ان سے رجوع ہو۔

ارٹلز احمد، ائمہ سعین، بخاری، سلم، شعبہ، ابن ماجہ، رازی، اتنی تحریر و تقویں وغیرہ اس علم کے ماہرین ہیں، انہیں کے اقوال رجال کی تہذیبوں میں موجود ہیں مخلاف کتب المحسن و الشفیعی۔ اذ: رازی، تقدیر بامکان۔ اذ: حزی، امام ائمہ تحریر نے اس کو تہذیب: تقدیر کے اہم سے ملکر کیا ہے، پھر اس کو بھی تقدیر بامکان کے زام سے اور زیادہ ملکر کیا ہے، علامہ شفیعی کی اس فہرست میں بہت سی کتابیں ہیں، جن میں سے اہم کتب یہ ہے: میراث ابا حاتم: اس موضوع پر ان کے علاوہ بھی بہت سی کتابیں ہیں، جن میں سے بعض کتابوں شرہف صحیف راویوں کا تجزیہ کیا ہے بعض میں صرف ائمہ اویں کا تجزیہ مذکور ہے

## تیسرا سبب

بعض مصنفوں، احادیث حدیث میں تحقیق کے مقابنے میں شامل برہن کی باقی کرتے ہیں، شخصی اسلامی تاریخ کی ابتدائی عدیدوں سے متعلق روایتوں میں، الفیکی قسم ایہ بہت بڑی تحملی ہے، جس کا شکار ہمارے بہت سے مصنفوں اور تعلیم یافتہوں کی طرف ہے، تاریخ تحریر کرنے کا یہ مغربی اسلوب ہے، اس سے متاثر ہوئے ایکی ہے، تکمیل کی جاتی ہے، کیوں کہ مغرب میں سند پر توجہ بھیں رکی جاتی ہے، اس کی سب سے بڑی مثال یہ ہے کہ ان کے اور انہیں کے درمیان سنہ سیکھنے والوں سالوں سے منقطع ہے، یہ ان کی مقدس سنتا بکا محل ہے تو دوسری کتابوں کا یہ حال رہے گا!!!

آپ سنت اور صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کی تاریخ ہمارے دین کا حصہ ہے، کسی بھی حال میں پیچھے نہیں ہے کہ ہم اس کو اور اسی بھی دوسری تاریخ کو برابر قرار دیں، یا ہم اس کو تقویں کرنے اور روایت کرنے میں شامل برہن، اس تاریخ کے سلسلے میں کسی بھی کوئی ای کی اثاثت تحقیقی خور پر ہمارے دین پر پڑیں گے، اسی طرح احادیث کے تحفظ اور تجدیل و تغیر سے محفوظ کرنے پر اس کے اثرات پڑیں گے۔

اپنے دل میں دشمنی رکھنے والوں کی طرف سے راوی اسلام صحابی جملہ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کے سلسلے میں طعن و تشنیع اس کی واضح مثال ہے۔ (۱۔ اکا من) بہت سے مختلقین اور مصنفوں بعض قدیمے اور جدید واقعات اور حادیث کے سلسلے

میں بڑی بھیش اور مزتشے کرتے ہیں، ان میں سے بعض لوگ ان واقعات کو صحیح شہرتے ہیں اور بعض غلط، ہر ایک اپنے اپنے دلائل پیش کرتے ہیں، باہ جو دو یہ کہ ان میں سے بعض واقعات کا کوئی بڑا فائدہ نہیں ہے، پھر آل بیت اور صحابہ کرام رضی اللہ عنہم بربر ہیں وہ میرین عبدی الشری، ان کا اعلیٰ قبر، ہیں سے ہے، ان کا شریکہ رجایہ میں ہوتا ہے، آپ کے نام کے بارے میں خلاف ہے، انھوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت کی ہے، حظ احادیث میں آپ یہ بتاتی تھے، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے آپ کے لیے اور آپ کی ماں تے لیے وہ ماں کی تھی، آپ کی رفات نے ۵۷ ہجری کو ہوا کی، آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے انھوں نے تکریت رواجیت کی ہے، اسکے بعد ۶۳ ہجری کی تھی جس کی تعداد ۷۷۴ ہے، جبکہ امام ابن حزم نے اپنی کتاب "جوین اسریر" میں یہ بات کیا ہے، آپ کے بارے میں تصدیقات کے لیے رجسٹری ٹیکسٹ میں "الصحابۃ فی تہیہ الصحابة" اور "ابن تہجی عقیدتی"۔

نهایت غیشت کی وجہی کرنے والوں کی طرف سے تکمیل کی تیروں سے اسی صحابی طیلی حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی شخصیت کو جعلی یا؟ یا، حضور مسیح سے سچوں والوں سے ان کا تجسب ہوا! چال چھوڑو اور یہ نے اپنی کتب "ابصرۃ شیخ المکر" و "محیری"، اسی میں صحابی طیلی کی شخصیت کو تذکرہ ہوا ہے اسی، میدا اسیں شرف الدین عالمی نے اپنی کتاب "ابصرۃ شیخ المکر" اور آپ نے تکریت رواجیت پر تجسب کا اعلان کیا، حالاں کہ بہت سے ایسے لوگ ہیں جنھوں نے صحابی طیلی حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی روایتوں سے کوئی گناہ کیا، وہ روایتیں کی ہیں، خلاصہ اسیں شرف الدین عالمی نے اپنی کتاب "الریبعت" (مس ۲۰۸) میں لکھ ہے: "... علی السلام نے اہل بن عثمان سے کہا: اہل بن عثمان تجسب نے مجھے تکمیل ہزار رواجیت کی ہے، پس تم ان سے یہ رواجیں غل کر کر۔" اسی میں نصیر زر جمال الحنفی نہیں بھی ہے (۱/۸۷)۔ ۹۔ تحقیق: محمد جواد ہنگی اسی طرح ہمارے ہمیں نہیں ہے: ایک راوی جن کو "الریبعت" کے مصنف نے غزہ کے عزیز و ارم سے نہ رکا ہے: ان کی روایتوں کی تعداد بولا ہے کہ حدود ۱۰۰ حادیث پہنچی ہے، لیکن رجیم جیون کے فریب ان سے رواجیا ہیں اسی صحابی طیلی حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی روایتوں کی تعداد کے مقابلے میں اس راوی کی روایت کو کہہ سو جوں اسی اتنی بڑی تعداد پہلی تجسب نہیں ہے اُذانکہ محمد علیؒ نے تکمیل کو طرف کرنے کے بعد حضرت ابو ہریرہ کی روایتوں کی تعداد صرف ۱۳۳۶ اتنی ہے (ابصرۃ شفیعی، جن کو ہمارے ساتھی نے اگر روانہ کیا ہے، صرف چند حدیثیں اسی ہیں جن کو حضرت ابو ہریرہ کی روایتیں ہائی ہائی ہیں جیسا، جن کو ہمارے ساتھی نے اگر روانہ کیا ہے، صرف چند حدیثیں اسی ہیں جن کو حضرت ابو ہریرہ کی روایت کی ہے، ابو ہریرہ کے شہادت کی تردید بہت سے علماء کیا ہے، مثلاً علامہ علیؒ رحمۃ اللہ علیہ نے اپنی کتاب "النوار الکاشف"، وہ اکثر رومیہ رحمة اللہ علیہ اپنی کتاب "الدقائق من النبی"، "حدائق الحرمی" نے اپنی کتاب "دیان من گئی ہر یہ" میں کہا ہے، البته میرزا منشی شرف الدین عالمی کے شہادت کی تردید ہے، مگر انہما میں شیخ عبدالرشاد صدرت اپنی کتاب "البرهان فی تحریک اکی ہر یہ" میں کہا ہے۔

تمہم کی تاریخ کے سلسلے میں تمہارا کیا خیال ہے، جو شریعت کے حاملین اور اس کے مضبوط تقلیع ہیں؟!

اس کا مطلب نہیں ہے کہ قبول کرنے اور قبول نہ کرنے میں ہر دوی تاریخ کی پہلی صدی کے سبھی واقعات کے ساتھ حدیثوں کی طرح ہی معاملہ کرنا ضروری ہے، بلکہ اخبار اور روايات کے درمیان فرقہ کرنا ضروری ہے۔

اگر یہ اخبار و آثار آل واصحاب کے بارے میں ہیں، جن میں ان کے زبد، وہاں سے بے رغبت، شجاعت و بہادری، سخاوت، قربانی و ایثار، حسن اخلاق، بہترین طبیعت و فطرت، قابلی ستائش صفات کو بیان کیا گیا ہے اور شریعت کے عام اصولوں سے روزگاری نہ ہو اور ان سے فطرت سلیمانی بھی انکارت کرتی ہو تو ان کو بیان کرنے اور تحریر کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے، کیوں کہ ان سے کسی بھی شرعی اصول کو تقصی نہیں پہنچتا ہے، اور ان وہ بیان کرنے میں آل واصحاب رضی اللہ عنہم کے مقام و مرتبے میں کوئی کمی نہیں آتی ہے اور ان کو تقصی انہیں پہنچتا ہے۔

البته وہ واقعات دخیریں جن سے نفع رونما ہوتے ہوں یا بعض فیصلہ کیں موافق کا مذکور ہو یا جن سے آل واصحاب کے مقام و مرتبے کو تقصی ہو یا ان میں عام اصول شریعت کی کچھ بھی خلافت ہو، یا ان خبروں میں بعض ایسے امور غلط ملک ہوئے ہوں، جن سے فطرت سلیمانی انکار کرتی ہو۔

تو اس طرح کی خبروں اور واقعات کی سندوں پر گہری تنظر کرنا ضروری ہے، اور ان پر مصنفات فصلہ کرنا لازمی ہے۔

یہ وہ تین بنیاربی اسہاب ہیں، جن کے واسطے سے تاریخ اسلامی کے مطالعہ، اس کو نکل کرنے اور پیش کرنے میں کوئی تھی ہوتی ہے۔

آل بیت اور صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کی تاریخ پر کیے گئے شہادت اور اذراکات کا  
خلاصہ ہم چار باتوں میں پیش کر سکتے ہیں، جو مندرجہ ذیل ہیں:

**پہلی قسم:** ضعیف روایتیں اور آثاریں وہ روایتیں ہیں جو مند کے اعتبار  
سے ہٹل ہوں اور متن کے اعتبار سے ملکر ہوں، بعض احادیث میں یہ روایتیں اور  
وقائعات بکثرت پائے جاتے ہیں، ان کتابوں کو پڑھنے وقت پچھوٹانے کی ضرورت  
ہے، کیونکہ ان میں وہ روایتیں بھی ہیں، جو آسیت اور صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے  
بندوق مورثے کے مناسب نہیں ہیں، ان میں سے اہم کتابوں کا تذکرہ مستقل طور  
پر الگ باب میں کیا جائے گا۔

ان کتابوں کی تہذیب سی بہت سی ضعیف اور باطل روایتیں، آثار اور خبریں موجود  
ہیں، جن کو آل بیت اور صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے سلطے میں گزھا گیا ہے، اس طرح  
کے شہادت کے سلطے میں اصول اور فائدہ یہ ہے کہ ان کو دینے والے مارا جائے،  
کیونکہ یہ جھوٹ کے پندے ہیں، جن پر بھروسہ اور اعتماد کرنا ایک مسلمان کے لیے  
اپنے عقیدے اور دین کی وجہ سے جائز نہیں ہے، یوں کہ آل بیت اور صحابہ کرام رضی اللہ  
عنہم مسلمانوں کے عقیدے کا ایک جزو ہیں، پھر ایک مسلمان اپنے لیے یہ کیسے جائز  
کھو سکتا ہے کہ اپنے دین کی تعلیمات کے سلطے میں موضوع اور جھوپی حدیثوں کو بیان  
نہیں کیا جائے، جن کی ولی حقیقت اور اصل نہیں ہے، اور ان کے مقابلے میں صرف کوئی اور صحیح  
موضوع کو چھوڑ دے، جن میں کوئی شک کی گنجائش ہی نہیں ہے، یادہ قرآن کریم  
اور رسول اللہ ﷺ کی صحیح ثابت شدہ حدیثوں پر شک کرے؟!

قرآن کریم نے بہت سی آئیوں میں آل بیت کو پا کیزہ قرار دیا ہے اور صحابہ

و زیر ادا

## آل بیت اور صحابہ رضی اللہ عنہم کے سلطے میں شہادت کی تردید کے اصول و خواص

آل بیت اور صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے دل ایک ہی قلب پر ہے ہیں، وہ کلمہ توحید، اسلام اور آئینی محبت ہے، یہ اور اس طرح کی دوسری آئینی احشیں ہیں، جن کی طرف رجوع کرنا چاہیے، اور آئی بیت اور صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے حق میں باطل روایتوں اور تبریزوں کو پھوڑ دنا چاہیے۔

شاعر نے حق کیا تھا:-

**حُبُّ الصَّحَابَةِ وَالْفَرَّاتَةِ سُنَّةٌ**

**الْقُوَّةِ يَهَا ذِيَّنِ إِذَا أَخْرَجَنِي**

صحابہ اور خلیلِ کریم ﷺ کے درستہ داروں کی محبت سنت ہے، یہ مرے پروردگار نے  
محبوب کی محبت اس وقت ؎ الی تھی جب اس نے مجھے پیدا کیا۔

**فَتَنَانٌ عَنْدَهُنَا شَرِيعَةُ الْخَنْدِ**

**يَأَبِيِّ وَأَنْتَيِّ ذَاكِرُ الْفَتَنَانِ**

یہ ایسی دو جملوں میں ہے جن بامی کی تعلق اور ربط الحدیث کی شریعت ہے۔ ان دو  
جماعتوں پر میرے ماذ باپ فرمیا۔

**فَتَنَانٌ سَالِكَانٌ فِي سُبْلِ الْهَدَى**

**وَهُنَّا يُدِينُ اللَّهَ تَائِيَتَانِ**

یہ دلوں پدائیت کے راستوں پر گامزرن ہیں، اور یہ دلوں اللہ کے دین کے لئے  
دوستوں اور پائے کی طرح ہیں۔

**فَكَانُنَا آلُ النَّبِيِّ وَضَحِيبُهُ**

**رُؤْخٌ يَضْمُمُ جَوينِعَهُنَا جَسَدَانِ (وَجَهَ الْهَافَانِ)**

آل بیت اور صحابہ کرام گویا دو قابل ایک جان ہیں۔

کرامہ کی سفارتی بیش کی ہے اور ان کی تعریف کی ہے، اللہ سبحانہ و تعالیٰ آل بیت کے سلطے میں فرماتا ہے: «إِنَّا نَبَرَّتَ اللَّهَ بِلِذَّتِهِ عَنْكُمُ الرَّجُسُ أَفْلَلُ الْبَيْتِ وَرَبِّطَهُ كُمْ تَطْهِيرًا» (حرب ۳۷) بلاشبہ اللہ جا ہوتا ہے کہ، اسے گھر والوں سے گھدی و دوسرے اور تم و پاکہ نہ ہوادے۔

یہ آیت کریمہ ایسی بیت کے فضائل کا سر پر مشتمل ہے، اس میں اللہ تعالیٰ نے ان کو  
عزت و شرافت سے سرفراز کیا ہے اور یہ یہ ہے اور یہ یہ ہے اور اس نے ان کو پاک کیا ہے، اور  
ہے افعال اور قابلی مدت اخلاقی کی لگندن ان سے ہٹا دی ہے۔

اللہ تعالیٰ نے بہت سی آجیوں میں صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کی تعریف کی ہے، اللہ  
سبحانہ و تعالیٰ ان کا لذت کر رہے ہوئے فرماتا ہے: «ثَرَاهُمْ رُكْعَا سُجَّدَا يَتَتَّغُونَ  
فَضْلًا فِي اللَّهِ وَرِضْوَانًا» (سورة فتح ۲۹) تم ان کو کوئی اور مجدد کی حالت میں  
دیکھو گے کہ وہ انہ کے فضائل اور اس کی خوشبوی کی تلاش میں ہیں۔

اسی جامع آیت کریمہ میں اللہ تعالیٰ و تعالیٰ نے فرمایا ہے کہ صحابہ رَوْخ، تجوہ، نماز  
اور فشوی و خصوص کرنے والوں میں سے ہیں، پھر ان کے دلوں میں ہوجو، اخلاص اور سچائی  
کو داشت فرمایا ہے، اللہ تعالیٰ فرماتا ہے: «يَتَتَّغُونَ» یہاں کیفیت ہے، جس سے صرف  
نِمِ الْغَيْبِ وَالشَّهادَةِ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ کی ذات ہی واقف ہو سکتی ہے، ہمیں اخلاص اور اللہ تعالیٰ کی  
خوشبوی حاصل کرنے میں سچائی کا مطلب ہے۔

ایسی طرح اللہ سبحانہ و تعالیٰ نے آپکی میں صحابہ کرام کے حالات کو بیان کیا ہے، اللہ  
سبحانہ و تعالیٰ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو مخاطب کرتے ہوئے فرماتا ہے: «فَسُوْالِيْنِي أَيْنَدَكَ  
بِسَرِّهِ وَبِالْمُؤْبِنِيْنَ وَالْفَتِنِيْنَ قُلْوِيْبَهُ» (غارہ ۲۶) اسی نے اپنی مدد سے اور  
سوئین کی تائید سے تحریک نہیں کی ہے، اور ان کے دلوں میں، ہمیں محبت ؎ الی دی ہے۔

حضرت علیؑ سے فی ریسمیت کی وفات کے بعد مردہ ہونے والوں اور زکوٰۃ دینے سے انکار کرنے والوں کے خلاف جنگ کرنے کے سلطے میں مخورہ کیا، حضرت ابو بکر نے حضرت علیؑ سے دریافت کیا: ابو الحسن! اس سلطے میں تمہاری کیا راستے ہے؟ انھوں نے کہا: میں کہتے ہوں: اگر آپ ان چیزوں میں سے کچھ بھی پھوٹو گے جن کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان سے ملا ہے تو تم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی صفت میں مخالفت کر دے گے۔

ابو جہل نے فرمایا: اگر تم یوں کہدے ہے موت میں ضرور باغزروان کے خلاف جنگ کروں گا، اگرچہ اس جنگ کی وجہ رکات کے جانور کے چالوں کے لگلے کی وجہ دینے سے انکار ہی نہیں۔

حضرت علی رضی اللہ عنہ کا حضرت ابو بکر کے تین اخلاص، اسلام اور مسلمانوں کے حق میں خیر خواہی، خلافت کی بجا اور مسلمانوں کے اتحاد کی خواہیں کی روشن روشن دلپیش وہ موقف ہے، جب حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے خود سے "ذوالقصہ" کا رخ کرتے اور امدادنے کے خلاف جگہ میں شرک ہونے کا ارادہ کیا۔

حضرت ابن عمر رضي الله عنهما سے روایت ہے: ”جب ابو بکر رضي الله عنه کے ارادے سے نکل اور پہنچ سواری پر پیشہ گئے تو علی بن ابو طالب رضي الله عنه نے یہ کہتے ہوئے روکا: میں آپ سے وہی بات کہتا ہوں جو باتِ دُنْلَبِ احمد میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے آپ سے کہی تھی: ”امیں تواریخِ ایام میں ۷ الواو ایسی موت ہے جس کو مصیبت سے دوچار ہوتی ہے اور بعد میں وہ چاؤ، اللہ کی حکم؟ اگر بھم آپ کی موت سے مصیبت سے دوچار ہوئے تو اسلام کے لیے کبھی بھی کوئی خلاص نہیں رہے گا۔“ (۲۰) چنان پڑھر حضرت ابو بکر صدیق رضي الله عنه امامت دار و قفع حضرت علی رضي الله عنه کی تصحیح قول کرتے ہوئے واپس لوٹ آئے۔

<sup>۲۰</sup> امیریان، المختار، قازی عجیب غیری، مس، آئینی الطالب، فی میراث آمیریان، مهندسین علی، بن آئین حارب، و اکنون معلم صراحتی، مس.

ہم کو اچھی طرح یہ بات سمجھ لئی چاہیے کہ آپ بیت اور مساجد کے امام رضی اللہ عنہم کو ایسی جھوٹی اور موضوں مددخواں کی ضرورت نہیں ہے، جن میں ان کے فناکل یا ان کے گئے ہوئے، کیونکہ ان کی افضلت کا انکار کرنے والا تو حکیم سے ہماقت۔

**دوسری قسم:** آل بیت اور صحابہ کرا مرخی اللہ عزیزم کے فضائل و محسن کے واقعہات اور رائقوں کو جھوٹوں اور لاث پھر سرنے والوں نے عذاب اور مذکون میں تجدیل کر دیا ہے، آل بیت اور صحابہ کے سلسلے میں شہادت بھڑکانے والوں کے سلسلے میں بھی عذاب خوبی چیز یہ ہے کہ ان سچے احادیث اور روایات سے غافل ہوتے ہیں جو ان کی روایت کر دے باطل اور بے نیا ادھروں کی تردید کرتی ہیں اور جن سے ان کے وجوہوں کی عمارت مسحور ہو جاتی ہے، ان شہادت اور خبروں کی مثال مندرجہ ذیل ہے، جن کو وہ زور شور سے ذمیل کے طور پر چیز کرتے ہیں۔

بڑا نبی کریم سلیمانیہ کی وفات کے بعد حضرت ابو ہرثیان اللہ عنہ کا مرتدین سے پہنچ کر نارسول اللہ سلیمانیہ کے سرخی کی بجا آوری میں تھا کہ مرتدین خصوصی نے اپنے دین کو بدلتا ہے، ان کو قتل کر دیا جائے، ابو ہرثیان نے اسلام اور مسلمانوں کے قلعے کی حفاظت کی خاطر بہنگ کی، بعض لوگوں نے اس فضیلت اور منقبت وَ ابُو ہرثیان رضی اللہ عنہ میں بہانجیں میں شمار کیا ہے، اللہ کی پیشہ والی لوگوں نے خلیفۃ رسول کے اس باہمیت عمل کے مسلمانوں میں شہادت کو بھرا کیا ہے، ان لوگوں کا دھوکی ہے کہ ابو ہرثیان نے مسلمانوں کے خلاف بہنگ کی، میا ایسے تھوڑے پریمات نہ کرنے والوں کے خلاف بھنگ کی۔

ان لوگوں نے اس عمل میں کم و صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کی تائید پڑھے اس کے بغیر اپنے پر اجماع امت کو بھلا دیا، اسی خرچ وہ اہل ہیئت کے امام حضرت علی رضی اللہ عنہ کی طرف سے مردیں کے خلاف جنگوں میں حضرت ابو بکر کی تائید کو بھی بھلا دیا، حضرت ابو بکر

دُسْن کے اس کارناتے فتحیہ سے تجسس عاز فائدہ رہتا ہے، آپ سنتھم نے فرمایا: میرا یہ  
خوب نہ سردار ہے، شاید الہاکن کے ذریعے مسماؤں سے دو جی یہ ملتوں کے اور میان صلح  
فرمائے گا۔ (۱) بالکل اسی طرح پر المحمدیہ نامی۔

بڑا خلیفہ عالمؑ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے بیٹے قرآن کے مدخلے میں ان لوگوں کا  
نکاح نظر ہے، اس خصیم احسان کو ان کی براہی میں تبدیل گردیا گیا اور آپ پر حسن و تخفیع کی  
گئی، ہاد جو دیو کائن تک ہماری امت آپ کی اس توفیق یافتہ مبارک عمل کی تعریف کرتی  
آرہی ہے کہ یہ بڑا احمد کا مر ہے اور اسرم اور سلسالوں پر پایا گیت یہ صفات ہے، جس کی  
نظمت و اللہ، پھر علاجے کرام کے علاوہ وہ صفاتیں جاتیں۔

ای وہ سے حضرت علی بن ابی طالب رضی اللہ عنہ حضرت عثمان پر عجیب لگائے والوں  
وئی فرماتے تھے اور کہتے تھے : "اے لوگو! عثمان کے سامنے میں علم کر دو، اور ان کے سامنے  
میں بھلی باتیں کرو، اللہ کی قسم اخھوں نے (مصادق میں) جوچ کی ہے، دو، ہم سکھوں  
کے سامنے کریں، یعنی صحابہ کے سامنے، اللہ کی قسم اگر میں خلیفہ ہوتا تو میں یہی ان علیؑ کی  
مرنج کرتا۔" (۱)

اس کے علاوہ بہت سے واقعات ہیں، جن کا تذکرہ یہ اطویل ہے، جن میں طعن شائع فتحی ہے اور آل پیٹ اور سچاپر ارم کے قل میں خالق و پدیں کر پیش کیا جائیں گے، ہم نے یہاں بحث اور تنبیہ کے لیے چند مشہد پیش کی ہیں، تاریخ کام طالع رکرنے والے لوگوں طریقوں اور اسالیں سے جو کنارہ بناتے، الشان لوگوں کو مراد است ہے ؎

**تیسرا فسم:** واقعہ اور ردایت کی اصل گھج ہو، لیکن بعض لوگ اصل حقن میں بہت سی باتوں کا اضافہ کرتے ہیں ایساں بھک کر پہنچ کلمات جو آپ سخن سے زیاد تر ہیں

ان تمام حقائق کے باوجود بعض اولیٰ ظلم و زیادتی کے کلامات دہراتے ہیں اور کہتے ہیں: ”یہ لوگ (صحابہ) اپنے بکری خرافت قبول نہ کرنے والے قبیلہ کو ظلم اور زیادتی کی بنیاد پر مرد ان کا نام مروی کرتے تھے۔“ (۶)

وہ لوگ کون ہیں جو یہاں امریکا کرتے تھے؟ نہیں تھے کہ دونوں لوگ ہیں؟ وہ کیوں اتنا کوپیتہ مددیتے ہیں؟ کس چیز کو سلسلہ بناتے ہیں؟ ان کے پاس احکام صدر کرنے اور تاریخ پر فیصلہ نہانے کے لیے جھوٹ اور غلط و زیادتی کے سوا کچھ بھی نہیں ہے۔ ان کے اس کمزور طریقے میں علمی تحقیقیں سے کوئی اصطلاح نہیں ہے۔

ہذا امیر امویین حضرت علی رضی اللہ عنہ کا خوارج کے خلاف جنگ کرنے والی کرم سببیت کی پڑھن گئی کی تکمیل اور آپ سببیت کے حکم کی فرمان برداری ہے، ان لوگوں نے حضرت علی کے ان من قب و فھائیں، حکومت اور انتظام میں ان کے تجزیے کو عیوب اور بہادریوں میں تبدیل کر دیا، نامہ علی رضی اللہ عنہ کی طرف سے حضرت عبد اللہ بن عباس کو خوارج کی طرف بھیجے جانے کا قصہ ہماری بیان کردہ تفصیلات کی واضح دلیل ہے۔

بڑے حضرت معاویہ کے حق میں نامہ صن رضی اللہ عنہ کا خلافت سے محروم ہوا: نبی کریم ﷺ کی پڑھنگوئی کی تمجید، مسلمانوں کے خون کے تھنڈھ اور ان کے اتحاد کو باتی رکھنے کی خاطر ہے، ان فتحہ کل اور کارنا مول کو برائی جوں میں تبدیل کیا گیا، یہاں تک کہ جنتی نوجوانوں کے سردار حضرت صن رضی اللہ عنہ کے سلطے میں بعض لوگوں نے ہدایتی کی ہے اور ان کا "مذل العظیمین" (موشیخ کو ذمیل کرنے والا) کا لقب دیا ہے۔ (۲) یہ محدودی اور ڈالت کی تعبیر ہے، اللہ اس سے محفوظ رکھے، تحسان اٹھانے والا صاحب مسیح مسیم کی زبانی حضرت

۱- کامل انجام و ترجیح داده بر تعداد گلین اکثری (۲۸)

<sup>۲</sup> ملکیہ۔ از عالم زدنی تا نہ کرنا، اس کے یہ "تحکم المعلم" اور "آل الرسول" کی طرفہ جوں جوں کیا جائے۔ مگر

۲۷۸

اب تک سیاپنہ ید کردا را کر رہے ہیں، جس سے بعض لوگوں کے ہذوں میں تاریخ کی  
مشکل شد و تصور پڑھ جاتی ہے اور اس جھوٹ کی وجہ سے اب مسلمان کے ہمیروں پر ظالمانہ  
ادکام لگانے جاتے ہیں۔

**چوتھی فسم:** حدیث یا اقدم سند صحیح رہتی ہے اور اس میں کوئی زیادتی یا کمی بھی نہیں رہتی، البتہ روایت میں بعض غلطیاں ہو جاتی ہیں، جو صحابی سے بھی ہو سکتی ہیں، کوئی کہ صحابی بھی مخصوص نہیں ہوتا، صحابی سے بھی ہر ٹکڑے اور ہر زمانہ کے لوگوں کی طرح غلطی ہو سکتی ہے۔

ایسے اہم کتبے ہیں: ایسا ہون شخص ہے جس نے کبھی غلطی نہ ہوئی ہو؟ اور کہنے پیدا شخص ہے جو سرفراز بخلائی تھی مرتبا ہوئے

حکایہ کرام، علی ائمہؐ کے ملنے میں صحیح فتنہ یا یہ ہے کہ، انسان ہیں، وہ صحیح کام کرتے ہیں اور ان سے غلطیاں بھی ہوتی ہیں، تھی انسانوں کی طرف، ان سے غلطت ہوتی ہے اور ان سے بھول بھی ہوتی ہے، اور ان کے حق میں جنم لگانا ہوں۔ مخصوصیت کا دعویٰ ہے کہ اس سے اسکی وجہ سے ان کی اچھائیوں کا تذکرہ من اور ان کی برا بخوبی سے تجسس برداشت نہ رہی ہے، اللہ کی حکم باگز بہاری کی اچھائیوں اور اخلاقی صفات پر مثلاً اللہ کے راستے میں خریق نہ رہے، جیسا کہ نے اور زین اسلام کی حدود فقرت کا مقابله ہے اپنی اچھائیوں کے ساتھ

سچاپ آرٹم کے مقابلہ میں دوسرے بھی اصحاب تھے ان میں خالی کامی تو غسل نہیں تھا۔ پہنچان پر مدحت دیکھا۔ ملے۔ مدد و مدد میں سے کوئی نہیں تھا۔ اور شدید بڑی تھے۔ ابھول کی عدالت کو یہ مطالبہ بھیں ملے کر کھوئے۔ تاں لیاں اس درکار نہیں تھیں۔ بخوبی

جوتے پوری آنکھ بکھر جاتے ہیں، کیوں کہ بہت سی بालیں میں گھڑت اور جھوٹیں، تھیں اس میں شاملِ سرپی جاہیں ہیں، مثلاً مدد بوجہیں، دعویٰت ہیں:

۱۔ ہوسینہ کو واقعہ اصلی یہ حدیث آئندہ صلح سے زیادہ نہیں ہے، بعض لوگوں نے اس کی روایت کیا تو تحقیق روایت کے بالکل برخلاف مکرر اور موضوع فضوع کو اس میں شامل کر دیا ہے، پھر بعض خود نفس لوگوں نے اس کو اپنے موضوع بنا لیا اور پوری ترتیب میں اسی کے صحابہ کرام ارشد اللہ عزیز پر طعن و تخصیص کی جائے، جس معرض جو ہری ملے اپنی کتاب "اسقیفہ" (۱) میں کیا ہے، ان کے علاوہ بھی بہت سے مصنفوں نے اسی طرح کا حاملہ لیا ہے، جنہوں نے مخفی کر کے رہے میں تسلیم کئی ہیں، ان لوگوں نے اس دفعے میں بہت سی جملیں باتوں کا اضافہ کیا ہے۔

۲۔ اسی طرح ”النہیت انجیس“ (۱۰) کا واقعہ ہے اور ان کے علاوہ وہ سرے بہت سے واقعات ہیں، اکیں جو سے تاریخِ کامپلکس اور نے والے کے بیچ ضروری ہے کہ، اسی طرح کی پیغمبریوں سے پہنچانے ہے، ہمارا عملِ واقعہ اور اس میں کیے گئے اضافوں کے درمیان فرق کرے، اُندر واقعہت ایسا ہوتا ہے کہ عملِ واقعہت قبضہ بھروسہ مراجح اور محدود میں موجود رہ جائے اور صحیح سندوں سے ثابت رہتا ہے، لیکن اس میں اضافے کی روایتیں قابلِ اعتماد مراجح سے نہیں لی جاتی ہیں اور اس کی سندیں بہادری کی ہیں، بلکہ اضافے اس کی سندی نہیں مانی جاتی ہے۔

ان میں کوئی شک نہیں ہے کہ ان مردوں نہ صون کے اضافوں نے حقوق کو ضائع کر لے اور بہت سے لوگوں کے سامنے تھیکانہ کو گندہ کرنے میں بڑا کردار ادا کیا ہے اور

وہ اس کتاب پر بچپن یا اگلے صحنات میں آتا ہے  
جس سی حصہ کے مضمون بخشنده، اس کی رایمیت کیا تھیں اور اسی واقعیت سے متعلق نتائجے گئے شہادات یعنی تصدیقات کے

کریں تو ہماری اچھائیاں اتہہ سندہ کے ایک قدرے کے برابر ہوں گی۔

جرج والتعديل کے نیزاں میں روایت صحیح ہوا اور ان کے خواہ سلطنتی معلوم ہوتی ہے تو مسلمان کو بہترین مرجع اور عذر غماضی کرنا چاہیے، اہنے الی زید قیروانی رحمۃ اللہ علیہ نکھتے ہیں: "صحابہ کے دو سیون ہوئے بھگڑوں کے مذکورے سے باز رہنا ضروری ہے، اور وہ لوگوں میں اس بات کے سب سے زیاد حق دار ہیں کہ ان کے حق میں عذر غماضی کیا جائے اور ان کے سنبھلے میں سب سے بہتر مگان رکھ جائے" (۱)۔

ابن دقيق العید نے لکھا ہے: "ان کے جو بھگڑے اور اختلافات قتل کیے چکے ہیں، ان میں سے بعض بالل اور بھونے ہیں، جن کی طرف توجہ ہی نہیں کی جائے گی؛ اور بعض سمجھ چکے، جن کی ہم نے بہترین تادیں کی ہے، یہوں کہ اللہ پر اک دفعاً نے پہنچا ہی ان کی تعریف کی ہے، جو باشی بعد یہی بیان بھائی ہیں، ان کی تادیں کی جا سکتی ہیں، یہوں کہ جو مشکوک ہوں ہو صدھر ہے، وہ معصوم اور نعمت کو طبع نہیں رکھتا ہے۔" (۲)

آدمی نے لکھا ہے: "یہ وابد اور ضروری ہے مزموں اہم سلسلہ کے ساتھیوں سے تعلق ہیں قلن رکھا جائے، ان کے درمیان ہوئے اختلافات اور بھگڑوں کے مذکورے سے باز رہا جائے اور جو کچھ اخنوں نے کیا ہے یا کہا ہے اس کو صرف بہترین رش پردازی ہائے اور اس کو اجتہاد پر بھول کیا ہے، ان کی تعریف اور ان کی نعمتیت کے سے میں آئے ہوئے مگر کافی نہیں ہیں اور انہوں میں شیشے ہوئے ہیں، اس کے سلسلے میں وارد رہا ہیں متوال اور صحیح ہیں جو قرق آن ریم اور حدیث نبوی سے ثابت ہیں اور اس پر امت کا اتفاق ہی ہے، یہ بہت اتنی مشہور ہے کہ اس کے احتجاج کرنے کی ضرورت نہیں ہے، ان کے سنبھلے میں بہرے اعمال سے تعلق ہے جو باشیں رہیت کی گئی ہیں، ان میں

۱- محدث مسلم، بیانی زیدیتی، جلد فتنہ محدثین کو زہری، ص ۷۷

۲- اصحابہ مصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم، جامی ثہرم، رجبہ المحرر، جلد س، ص ۲۰

سے اکثر روایتوں کی کوئی حقیقت اور اصل نہیں ہے، مجھن خواہش کی بیرونی کرتے والوں کی لائی کاؤنٹیں اور دشمنوں کے کروتے ہیں ... اخنوں نے مزید لکھا ہے: "البہت جو روایتیں ثابت ہیں اور اس میں شک کی کوئی نجاشی ہی نہیں ہے تو ان میں سے جس کی کوئی صورت میں تاویل کرنا ممکن ہو تو اس کی سب سے بہترین تاویل کرنا لازم ہے، ورنہ اس کے بارے میں خاموشی اختیار رہ ضروری ہے اور یہ اعتماد رکھنا لازم ہے کہ اس کی کوئی نہ کوئی تاویل موجود ہے، جہاں تک اس کا ذمہ بکپٹا نہیں ہے اور وہ اس سے دافت نہیں ہوا ہے، آپوں کے ارباب رین اور اصحاب مردوں کے بارے میں بھی لائق ہے اور غلطیوں سے زیاد تھوڑا رکھنا اور سکن راستہ ہے، اس لیے بھی کہ اس ان کا ان امور سے خاموش رہنا جن کے بارے میں بولنا لازم ہے ہو، یہ اس سے بہتر ہے کہ لا یعنی ہاتوں میں پڑ جائے، خصوصاً اس وقت جب بھیٹے بہر گئی کرنے پوراں کل یا شکر کرنے کا احتیل ہو"۔ (۱)

پڑے افسوس نی باس ہے کہ یہ خود غرض لوگ ان غلطیوں کو بہت بڑی بنا کر پیش کرتے ہیں، یہاں تک کہ ہر طریقے سے ان غلطیوں کی علاش چھوٹوں کا سختگذاری جاتا ہے، کہ وہ اپنے دل میں خواہش پورا کریں، یہاں بھی تقسیم حق اور بالل کے درمیان قابل کرنے والا ہے اور اس کو جو وہ ایسے دو موہن ہے، اور جو اس کا نکار کرے وہ کافر یا منافق ہے! الا حول و لا قوة إلا بالله۔

صحابہ را مرضی اللہ عنہم کے درمیان عیشؑ کے ہوئے اختلافات اور بھگڑوں کے بارے میں قطبی احمد دقيق معلومات کی عدم موجودگی نے یہ سے ہم پر لازم ہے کہ ہم ان ای تاریخ کے ساتھیان لوگوں کا ہم معاملہ کریں جن کو اللہ نے اپنی کتاب میں پاک فرار دیا ہے، یہی اصل اور بنیاد ہے، اگر حقیق اور مطالعہ کرنے والے کوئی روایت کی سمجھ سندہ میں تو ایک

و موصول ہے جس کی پیغادی کرنا ضروری ہے، و موصول یہ ہے کہ اللہ سبحانہ تعالیٰ نے اس نس کی تعریف کی ہے جس نے رسول اللہ ﷺ کی محبت اختیار کی اور دین کو فائدہ کرنے کے لیے آپ کے ساتھ جہاد کیا، اللہ اس قوم کی تعریف عیّن جس کی رسمکار، جس کے باہم میں اس کو معلوم ہو کر وہ مستقبل میں اس تعریف کے لائق نہیں رہیں گے، یہ کیسے ہو سکتا ہے جب کہ وہ ہر چیز کا عمر رکھتے والا ہے اور ہر چیز سے باخبر ہے؟

ہمارا یہ عقیدہ بھی ہے کہ وہ انسان ہیں جن سے ظلٹی سرزد ہو سکتی ہے، ان کو وہ ہو سکتا ہے اور ان سے کوئی بھی ہو سکتی ہے، اس سلطنت میں ان کا حال فیض انسانی کے بھی اغراق کی طرح ہے۔

لیکن ان کو برائی کا الزام درج کرنا کردن گناہوں کا تحریر گر، اثاث، نفاق اور حب مختلط کی تہمت لگا؛ اللہ کے غرف جرات اور اللہ چرک، دعویٰ کی عفات میں سے ایک صفت کے سلطے میں بھڑا آرہے ہے، کیونکہ یقین کے ساتھ یہ الہامات لگائے کا عمل غیر مغرب سے ہے، جو صرف اللہ چرک، دعویٰ و مجموع ہے، اس سے وہ کسی کو مطلع نہیں آرتا ہے۔

ای جو سے ہم پر ضروری ہے کہ تم ان رہنمائی سے متاثر ہو کر تھوڑے کھانے سے باز رہیں، جن کو بعض مستشرقین نے رواج دیا ہے۔ (۱) اور خواہشات کی پیغادی کرنے والوں نے پھیلایا ہے، جنہوں نے کمزور، من گھڑت اور مخصوص رہنمائی پر اعتماد کرتے ہوئے سماپت کے درمیان رہنمائی نے اسے تھوڑی کمی کی وجہ سے ان کی کوئی حیثیت نہیں دے رہی ہے۔

روایت کے درمیان نے تحدی سے ہر سے بعد اسلام کے دشمنوں میں اسلامی دشمن کے دشمنوں کی پیغادی کیا جو بہادر ایشیا پرستوں اور بھروسے ہوئی کوشش کی اور جو ایسے سلطے میں شامل ہیں کہ انہیں اسلامی دشمنوں کے برابر میں بروجنوں و تھیس کی برائی کیا جائیں کہ اسے ایک تیار کر کریں، اسی وجہ سے اس حادثہ را رفت پر ایجاد کیا ایسی پر اعتماد کرنے کی تھی ہے، مگر ان سے بعد رہنمایی کی دشمنی کی وجہ سے اسی میں موارد ہوئیں کہ اس کے لئے دیکھ کر ہائے الشعوبیہ عدو العرب الأول، "الخیز القطیف" - "البلدة العازفة" - "بدان" احمد اور دیگر شاعرین اور اکثر عبد الرحمن بن دخان

ارسلتوں کی ہر تخلیقی اور علمی ادرافت کو تذمیر ہاتا ہے اسے مستخر قہم میں سے بعثت مدد جذبیل، فردیلہ، اسے بے اور برائی، وی فی آخر مرثیلیت، پیغمبر نکل، ماسکرہ، الہاد و بر، جمیلہ، ملؤن، تاج دنیا، غیرہ، ان لوگوں کے خصوصیات اور سازشیں کا بہت سے علماء اور سعیہ تھے پرہوقہش نیا ہے، مشائیل ایڈ عظیم نے ایک نیجے کتاب "البرحق" میں اسی دعا بر، و مذکوہ فائہ، "تمیریکی"، کو طریق "صفی سہاٹی" نے پیغمبر تھیں کہ "کتب" "الاسترقیق"، "استخر قون" کے نام سے تالیف کی، اخیر میں اکابر حادثہ غیفرت، "امانت" من امانت، "السری" الکھی

ان لوگوں پر توجہ و تجربہ ہے جو علمی تحقیق کے اصولوں کو اپنے امور میں منطبق کرتے ہیں، جو ان کی ضرورتوں اور نواہشات کے مطابق ہو، اور وہ سرے امور میں انہیں اصولوں کی وجہ پر اذاتے ہیں، جس طرح مرتضیٰ علکری نے اپنی کتاب "عبداللہ بن سہہ" میں کہا ہے، وہ ابن سہا کی تحقیقت کا انکار کرتے ہیں اور ان حقائق سے پہلو تین اختیارات کرتے ہیں جو ثابت ہیں، لیکن جب صحابہ کے سلسلہ میں بات آتی ہے تو ہر چیز ان کے بیان مقبول ہے، چاہے وہ ضعیف ہو یا مخصوص، جب تک ان کے متعدد کی تجھیں ہوتی ہے جب تک مقبول ہے، وہ اصول پسندی کی پہاڑ ہے، یہ لوگ جس کی نہ لگاتے ہیں؟ وہ علمی اسلوب کیا ہے جس کا جھنڈا یہ لوگ بلکہ کرتے ہیں؟ صدر اسلام کے باقی تاریخی روایتوں اور اہم واقعات پر یہ اصول کیوں مطلبنہیں ہوتے ہیں؟

کیا طہرانی نے اپنی تحریر میں اس آیت کریمہ کے تفسیر کے وقت یہ نہیں کہا ہے:

"وَلَا تَقْرُئْ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ فِي النَّبَرَةِ فِي الْفَوْقَ إِذْ كُلَّ أُولَئِكَ كَانُ عَذَّبَهُ مَسْتَوْلًا" (سراد: ۳۰) (میں بات کی تجویز نہیں ہے اس کے پیچھے مت پڑنے کیوں کہ کان، آنکھ اور دل ان میں سے ہر ایک کے بارے میں سوال کیا جائے والا ہے اور کہتے ہیں، آیت کریمہ ان چیزوں کی پیروی سے سخ کرتی ہے جس کے بارے میں علم نہ ہو، یہ مطلق حرم ہونے کی وجہ سے عقیدہ اور عمل دنیوں کو شامل ہے اور اس کا خلاصہ ہے: میں زبان میں پوچھو: جس کا تحسین علم نہیں ہے اس کا عقیدہ نہ رکھو اور جس کا تحسین علم نہ ہو اس کے بارے میں مت کہو، کیوں کہ ان تمام امور میں پیروی ضروری ہے اور اس اپنی فطرت کے تقاضوں کو پورا کرتا ہے اس سے معلوم ہوتا ہے کہ حرم کی پیروی دا جب ہے اور غیر علمی کے پیروی سے باز رہنا ضروری ہے، کیوں کہ اپنی فطرت کی وجہ سے اسے ان اپنی کاروائی زندگی میں اپنے اعتقاد یا عمل کے ذریعے صرف تحقیقت کو پانا چاہتا ہے اور معلوم چیز کو حاصل کرنا

چاہتا ہے جس کے بارے میں یہ کہنا صحیح ہے کہ یہ واقعی ہے، ایسا مغلوق اور موہوم چیز کے بارے میں مظلماً و بذات کہنا صحیح نہیں ہے کہ یہ واقعی ہے۔ چنان یہ بات سمجھو۔ (۱)

حسن کا شفیع الحکا، کہتے ہیں: جس بارے میں کوئی ایسا شخص وارد نہ ہو ابھی جس کے بالائے مخصوص حکم بدلتا ہو تو وہ اس رسول پر باقی رہتا ہے کاصل صحیح نہ ہوتا ہے۔ (۲)

ایک مسلمان کے لیے چہہ اہم امور سے چکنار ہنا ضروری ہے جن کا عقل آل بیت رضی اللہ عنہم کی تاریخ سے ہے، جو مندرجہ ذیل ہے:

**پہلا امر:** آل بیت کے بلند مقام کی وجہ سے بعض (شماں) اسلام کو مسلمانوں کے درمیان گھستا آسان ہو گیا ہے، یہ اس طرح کہ انہوں نے آل بیت سے محبت اور ان کے ساتھ وہی کاشعار بلند کیا اور ان کے فناکل میں حدیثین گھزی، عمومی طور پر آن بیت کے فناکل اور ان سے محبت کی طرف لوگوں کے رجحان کا لیئنی اور حجی متوجہ یہ نکلا کہ انہوں نے ان موضوع حدیثوں کو جرج و قدمی اور حقیقت کے بغیری قول کر دیا، اسی وجہ سے ہم آن بیت رضی اللہ عنہم کے اکرم کو دیکھتے ہیں کہ وہ اس امر کو پوری وضاحت کے ساتھ بیان کرتے ہیں، اور یہ ایک حقیقت ہے جو تو قصہ پڑی ہوا ہے، اسی وجہ سے آل بیت سے محبت کرنے والے کے لیے ضروری ہے کہ وہ آل بیت کے سلطے میں گھرے ہوئے اور موضوع آثار و روایات اور واقعات سے چونکا رہے۔

امام جعفر صادق نے ہائیکول ڈال اس کا اعلان کیا ہے، وہ فرماتے ہیں: "بہم اپنی بیت پچے ہیں، لیکن پچھلے لوگ ہماری طرف نبیت کر کے جھوٹی بائیکل بیان کرتے ہیں جس کا وجہ سے ہماری چھائی مغلتوں ہو جاتی ہے۔" (۱)

فاضل شریک بن عبد اللہ کی بات سنو، وہ امام جعفر کے ساتھ رہنے والے لوگوں کا صاحف بیان کرتے ہیں اور ان سے روایات کا رجوعی کرتے ہیں، ابو عمر کشی نے کہا ہے کہ تھی بن عید الحمدی حمالی نے علی بن ابو طالب رضی اللہ عنہ کی امامت کے اثبات میں تائیف کر دی اپنی کتاب میں لکھا ہے: میں نے شریک سے کہا: بعض لوگوں کا دعویٰ ہے کہ جعفر بن محمد ضعیف الحدیث ہیں، انہوں نے کہا: میں تم کو واقعہ بتانا ہوں، جعفر بن محمد صاحب، مقی مسلمان

## تہراہا ب

# آل بیت کے بارے میں شبہات کی تردید کے اصول وضوابط

اگر ہم کہیں: نبی کریم ﷺ نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کے پارے میں فرمایا: "میں کل جھنڈا اس شخص کے حوالے کروں گا جس کے ہاتھوں انسان تھیب کرے گا، وہ اللہ اور اس کے رسول سے محبت کرتا ہے، اور اللہ و رسول اس سے محبت کرتے ہیں۔ (۱) کیا اس حدیث سے یہ تجھا خذکر کیا چاہکتا ہے کہ یہ شرف یا قیامتی آل بیت کو حمل نہیں ہے، اور حضرت صحن و سین سے اللہ اور اس کے رسول ﷺ سے محبت نہیں کرتے ہیں؟! یہ فطری جواب ہو گا کہ ایسا نہیں ہے بلکہ وہ وقت تو ٹھنڈی نوجوانوں کے سردار ہیں، اس میں کوئی نلک نہیں ہے کہ اللہ اور اس کے رسول ﷺ ان دونوں سے محبت کرتے ہیں، بلکہ اس کا مقصد یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ان کا خصوصیت سے تذکرہ فرمائے کہ آنکو عزت و شرافت سے سرفراز کیا ہے اور ان کی قدر بڑھائی ہے، مثلاً:

آل بیت کے سلسلے میں التدیارک و تعالیٰ کا ارشاد ہے: "إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ  
يُبَيِّنُ لَهُمْ عَنْكُمُ الْزَجْسُونَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرُكُمْ شَطَهِرًا، وَالَّذِينَ مَا يَتَنَزَّلُ فِي  
بَيْوَتِكُمْ مِنْ آيَاتِ اللَّهِ وَالْحِكْمَةِ إِنَّ اللَّهَ كَانَ لَطِيفًا خَبِيرًا" (اورب ۳۲)  
 بلاشبہ اللہ جاہتا ہے کہ، اے گھروں والوں تم سے ٹھنڈی کو دور کرے اور تم کو پا گزہ نہاوے، اور تم  
 ان آیات اور اس حکمت کو یاد رکھو جن کی تھمارے گھروں میں تلاوت کی جاتی ہے، بے شک  
 اللہ دراز داں اور یہ اخیر ہے۔

پر، رہت سکل من سعد سے بخاری اور مسلم میں ہے: بخاری: ۲۹۷۲، مسلم: ۲۷۰۷، ۲۷۳۰، ۱۸۷۴، پ. الف عاصم کے یہیں، اس مذہبی کے علاوہ دوسرے لوگوں سے بھی بخاری اور مسلم میں یہ دعایت ہے: انصاف پرست بھائی اسچالیہ حلب، بخاری، مسلم کے مصہین اور اسکی اہل دعوت، اصحابت ہیں، جو صرفت علی اور ملی دعوت کے لفظاں کو دعایت کرتے ہیں، اس طرح جیسے ہے جیسے بھنی دوکی دعوی کرنے ہیں، ان میں سے "اربعات" کے صحف ہیں، وہ کبھی ہیں رحمانیہ کرام، وہ شیخ بن محمد آن را تھوڑے خلاف برداشت ہیں جن میں الیا پیٹ کے فناگ ہوان کیے گئے ہیں۔ اگر ہم چاہیں تھاں پردار اہل دعوت کی طرف سے دعایت کرو، آئیں ہت کے لفظاں کو اپنی تقداد نہیں بخیں کر سکتے ہیں کہ یہ کتاب چھوٹی پچھوٹی ہے، بھسکی ہلدیز چار سو جا کریں، اللہ کی ذات سے ایسا ہے کہ یہ کام اندھائی رہ آتا ہے لہرمائے گا۔ اس کی تحریری ہب تھیلا کے لیے میری کی طرف سے شائع کیا تا۔ "آں" احمد۔ ایک دوسرے سے تھا خالیہ بیجی جائے۔

تھے، چند جالی لوگوں نے آپ کی محبت اختیار کی، وہ جعفر کے پاس جاتے تھے اور ان کے پاس سے نکلتے تھے اور کہتے تھے اہم و مہم بن جعفر نے بتایا، وہ رائی کی حد شہش روایت کرتے تھے جو سب کی سی مسخر، جھوٹ اور گھڑی ہوئی ہیں، تاکہ اس کے ذریعے وہ لوگوں سے مالی فاکدہ اختیار کیں اور ان سے درہم و دینار لیں، اس طریقے سے وہ بزرگر بات بیان کرتے تھے، چنان چہ میں نے عوام سے اس بارے میں سننا، جس ان میں سے بہت سے بلاک ہوئے اور بہت سوں نے اس کا اظہار کیا۔<sup>(۱)</sup>

امام جعفر صادق نے بھی سیکی کہا ہے: ”منیرہ بن سعید میرے والد پر جھوٹ گھڑتے تھے، وہ اپنے ساتھیوں کی کتابیں لیتے تھے اور اس کے ساتھی میرے والد کے ساتھیوں میں گئے ہوئے تھے، وہ میرے والد کے ساتھیوں سے کتابیں لیتے تھے اور سطھرہ کو دیتے تھے، وہ ان کتابوں میں کفر اور زندگی کی خوبیات کتابا اور میرے والد کی طرف منسوب کرتا تھا، پھر اپنے ساتھیوں کے حوالے کر کے کہتا تھا کہ ان کتابوں کو پچھلاؤ۔“ (۲)

**ہوسوا معااملہ:** آلیت کے فھائل میں روایت کردہ موضوع اور جھوٹی حدیثیں بالکل ای طرح یہیں مجھے صحابہ رضی اللہ عنہم کے فھائل میں روایت کی گئی ہیں، یہ روایتیں آل واصحاب کے فھائل میں مردی صحیح حدیثوں سے دل اندازیا ہیں، اسی وجہ سے فھائل کی حدیثوں کو قبول کرنا ان کی تکشیر و اثافت کرنا اور ان کے بارے میں غلط نظر نہیں سمجھ سکتے۔

**تیسرا ماحصلہ:** آلی بیت کے حق میں ثابت فضائل کا مطلب یہ یعنی ہے کہ وہی صرف ان فضائل کے حق دار ہیں اور یہ فضائل ان ہی کے ساتھ مخصوص ہیں، دوسرے ان میں شرکیہ نہیں ہے، کیونکہ یہ اصول اور قائدہ کلیے ہے کہ کسی شرف سے تھجیش کا مطلب یعنی ہے کہ اس شرف سے دوسروں کی فتنی ہوتی ہے۔ (۲)

اد رجالي اکٹھی میں ۲۰۸-۲۰۹-۲۱۰ جوہر (۱) توار (۲) گلی میں ۳۰۴-۳۰۵-۳۰۶

۲۵- آنچه اخیر و پیش از آن دیده شد که نوادران

<sup>٣</sup> حادث مع طفل الله - زبدهم باشی بجز ۱۷، مام احمدی - زبدهم کاظمی، تحقیق مسیح

اور صاحبِ کرام کے سلطے میں فرمایا ہے: "مَا يَرِدُ اللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُم مِنْ حَرَجٍ وَلِكُلِّ نَبِيٍّ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيُتَمَكَّنَ مِنْ فَتْحِكُمْ" (اندھ،) اللتحالی تحریر کی قسم کی شیخی ذات نبیکش چاہتا، بلکہ اس کا ارادہ حسین پاک رئے کا اور حسین اپنی بھرپور فتح دیے کا ہے۔ تلمذہ تمام مسلمانوں کو شامل ہے، لیکن اللہ نے خصوصیت کے ساتھ اعلیٰ بیت کا تذکرہ کیا ہے، کیوں کہ ان کو خصوصیت حاصل ہے، اس پر قیاس بھیجئے، اس میں وہی نبی نہیں ہے کہ افضل آل بیت رضی اللہ عنہم کی بہت سی خصوصیات اور انتیازات ہیں جن میں وہی دوسرا ان کا شریک نہیں ہے، بالکل اسی طرح بعض صحابہ رضی اللہ عنہم کو بہت سی خصوصیات اور انتیزات حاصل ہیں جن میں کوئی دوسرا اعلیٰ بیت کا شریک نہیں ہے، اسی وجہ سے برحق و اعلیٰ کو اس کا حاصل دعا ضروری ہے، یعنی محمد اس مشہور حدیث کے سلطے میں ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے اپنی چادر میں بعض اہل بیت و ولیا اور ان کے حق میں دعا کی، یعنی، فاطمہ حسن اور حسینؑ تھے، رسول اللہ ﷺ نے دوسرے قریبی رشتہ دار جو آپؑ سے بیویت کے گھر میں نہیں رہتے تھے، وہ بھی آئت کریمہ کے حکم میں ہیں، کیوں کہ دوسرے تھے اور نہ قریب سے اس حدیث سے یہ پوچھنیں چلا جائے۔ آپؑ بیت کا مفہوم صرف علی، فاطمہ حسن اور حسین رضی اللہ عنہم تک محدود ہے، اسی طرح اس حدیث سے یہ معلوم نہیں ہوتا کہ کچھ لوگ اہل بیت میں داخل ہیں اور دوسرے اس سے خارج ہیں، کیوں کہ ان لوگوں کے داخل ہونے کے لیے یہ شرط نہیں ہے، اسی طرح یہ بھی معلوم نہیں ہوتا کہ عمارات الہمہ میں اس سے خارج ہیں، اللہ کی رحمت ہر چیز پر دستیق ہے، کیوں کہ کسی ایسی کی وجہ سے دوسرے پر رحمت بھل نہیں ہوئی، بلکہ کوئی کہنے والا یہ کہ جس کے دل بھائی ہوں، عمر، علی اور نہ ولدیمرے بھائی ہیں۔ کیا اس کا مطلب یہ ہے کہ باقی سات اس کے بھائی نہیں ہیں؟ کلام عرب میں اس طرح کی عبارتیں بکثرت پائی جائیں بلکہ قرآن کریم تک میں اس کی مثالیں پائی جائیں، اللہ تعالیٰ فرماتا ہے: "إِنَّ عَذَّةَ الدُّّوَّارِ عَنْهُ اللَّهُ إِنَّا عَشَرَ شَهْرًا فِي كِتَابِ اللَّهِ يَوْمَ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ مِنْهَا أَرْبَعَةٌ حُرُمٌ، ذَلِكَ الَّذِينَ الْقِيمُ" (الْمُوْعِيدَة)

(۲۶) یعنی یہ دینِ قائم میں سے ہے، دینِ قائم صرف چند نبیوں اور ان میں سے چار اشہرِ حرم ہونے میں حمد و فخر ہے، اسی طرح بھی کرسمیت نے "حمد و فخر کسماں" میں فرمایا ہے: "يَوْمَ بَرَأَ الْمُرْءُ مِنْهُ مَا كَانَ مِنْهُ وَهُوَ بِمِنْهُ بَرَأَ" میں سے ہیں، جیسا کہ ہم نے ابھی ابھی اس کی مذاہد کی ہے، ہم یہ بھی بدستکے پیش کیا گردیدیت کے سراءں چار صحابہ رضی اللہ عنہم کے علاوہ آپؑ بیت میں سے کسی دوسرے کے راستے میں رکاوٹ ہے تو علی ہن میں محمد باقر، جعفر صادق وغیرہ ائمہ اس میں کیسے داخل ہوں گے، اس میں کوئی نیک نہیں ہے کہ "واحدہ کسماں" کے وقت ان ائمہ کا وجود ہی نہیں تھا۔ (۱)

#### چونکہ معاملہ: صرف نسب پر اعتماد کافی نہیں ہے۔

جس طرح ہمارے لیے یہ ضروری ہے کہ ایمان انساب اور تجیہ کو یہ سمجھتے کی قرابت کی وجہ سے ہر آپؑ بیت سے محبت کریں، اسی طرح ہم پر یہ بھی ضروری ہے کہ اہل بیت میں سے وہی اگدا کرے ڈاں کے ٹھہر کے بقدر اس سے فخر کریں، جس طرح امام امیمین کے ساتھ معاملہ کرنے کا حکم ہے۔ "جس واس کا ملن سوتے کروے اس کا اس کی رفتار فیں بڑا حاصل کا۔" (۲)

**پانچواں معاملہ:** آل رسول کو صرف علی، فاطمہ حسن اور حسین رضی اللہ عنہم اور حسین کے نو پیوس میں محدود کرنا کسی بھی حال میں سمجھنے نہیں ہے اور یہ حقیقت کے خلاف بھی ہے۔

اس میں بہت سے ان لوگوں کی حق مغلی ہے جو آپؑ بیت میں سے ہیں، اس میں ہائیزہ بیت اور اس پر مرتب ہوئے والے حقوق سے ان کی محرومی ہے: یہ بعض حقوق تعجبی ہیں تو بعض مالی، جن حقوقِ والہ بخارک و تعالیٰ نے مقرر کیا ہے اور ان پر راضی ہوا ہے، یہاں اس موضوع کو تفصیل کے ساتھ یہاں کرنے کا موقع نہیں ہے۔

۱- تاجی تخلیقہ عبد الحمودی حینی۔

۲- دوسرے شریف کا ایک کوار-سلم باب فضل زریحان علی حوارۃ القرآن۔ عن ابی ہریرۃ ۲۰۹۹

اس میں کسی شکری ہی جنگی نہیں ہے کہ مذکورہ یا لا افراد رضی اللہ عنہم میں رشتے داری اور قرابت کو محدود کرنے کا لامحالہ تقاضہ اور نتیجہ یہ ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو محدود آرڈیا جائے اور اس کو تم کرو یا جائے، جب کہ اس کا تصور بھی نہیں کیا جاسکتا کہ کوئی بھی اس کا اقدام کرے گا۔

ہمارے لیے یہ حق ہے کہ ہمارا لوگوں سے مندرجہ ذیل حوصلات کریں:

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پچاہاں چلے گئے؟

کیا حضرت حمزہ رضی اللہ عنہ عبد المطلب کی اولاد میں سے جیسیں ہیں؟ ان کے فھاٹک کا تذکرہ کہاں چلا گیا؟ کیا وہ اللہ اور اس کے رسول کے شرمندیں ہے، کیا وہ احمد کے شہزادہ جدر کے شہزادوں نہیں ہیں؟ جب وہ شہید ہو گئے تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو انتظام یادوں میں ہوا تھا۔ کیا نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ نہیں فرمایا: "اللہ کے زادیک قیامت کے دن شہیدوں کے مردار ہوں گے"۔ (۱)

کیا حضرت عباس رضی اللہ عنہ عبد المطلب کے فرزند نہیں ہیں، انھوں نے فتح کردیں شرکت کی اور جنگ میں میت تدمیر ہے اور اول کے ساتھ میدان جنگ میں مجدر ہے؟ کیا یہ روایت نہیں ہے: "عباس مجھ سے ہے اور میں ان سے ہوں"۔ (۲)

امداد کی تاریخ انھوں نے کہا ہے تاں روایت کی مددگری سے معاشرہ اپنے آئیں "میں ان کی تزوییتی بے اطلاع" صراحتاً اپنی تاریخ اور روایت کے امورے طرق اور شاہدیتی جستے اس کوچی تراویہ یا ہے: "سلسلہ اصحاب" ادا کی تاریخ۔

۱۔ تاریخ ۲۷۵۶ء میں کہ ہے۔ اس روایت میں صحیح تحریک ہے، متأخر ۲۷۴۹ء، مادرے دسمبر ۲۷۴۸ء، انھوں نے کہا ہے۔ "سر الاعلام" میں، مسلمان نے اس کی تزوییتی جاہد کیا ہے اور کہا ہے اس کی مددوتوں نہیں ہے۔ ۲۔ کتاب میں وہی تجدید علامہ اسی نے کہا ہے کہ اس روایت میں مبدأ اعلیٰ ہیں جو کہ ۲۷۴۹ء، اسی طرح اہل نے بھی اس کو ضمیف قرار دیا ہے، "سلسلہ اصحاب" ۲۷۴۸ء مدت ۲۷۴۷ء، حدیث نویسی کے سے اس کی تاریخ نہیں ہوئی کہ اس کے مبنی گھری بھی نہیں، جیسا کہ باتیں لگتیں۔ جب کہ بعد ای صدیقہ، اس کی شاہدگانی ہے۔

کیا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ نہیں فرمایا: "آئی کا پیچا اس کے باکی طرح ہوتا ہے"۔ (۱)

تھی کہ کرم سنت کے پیچا اور جانشی کیسے چلے گئے؟

کیا حضرت طیار رضی اللہ عنہ قاطل تعریف کارنا میں والی تخصیص نہیں ہے؟ کیا نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کے سلطے میں یہ نہیں فرمایا: "تم خلل و صورت اور اخلاق میں نہیں مشارک ہو"۔ (۲)

کیا وہ انسان یقون اور دونوں میں سے جیسیں ہیں؟

کیا انھوں نے جنہی کی طرف پھرست جیسیں کی، وہ جو شعائر ہے، یہاں تک کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مدینہ کی طرف پھرست کی، پھر وہ فتح خبر کے موقع پر آئے، نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم ان کی آمد سے بہت ہی خوش ہوئے، ان کے آئے پر کھڑے ہوئے، معاشرہ کیا اور ان کی پیشانی کرو سو دیا۔

یہ بھی روایت ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان سے فرمایا: "مجھے نہیں معلوم کہ میں کس پر سب سے زیادہ خوش ہوں فتح خبر پر یا حضرت کی آمد پر"۔ (۳)

جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کو زید بن حارثہ رضی اللہ عنہ کا نائب ہا کر موت یا بھیجا تو انھوں نے اللہ کے راستے میں کارہاے تماں انجام دیے، اور جنگ کرتے رہے یہاں تک کہ ان کے دونوں ہاتھ کٹ گئے اور وہ شہید ہو گئے، اللہ تعالیٰ نے ان دوناً تھوں کے ہاتھ جنت میں دو ٹکڑے، جیسا کہ صارق و محمد واقع نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کی خبر دی ہے، جس ان کا دنیا میں "خیار" القتب ہو گیا اور ان کو حضرت طیار رضی اللہ علیہ وسلم کیا جائے لگا۔

جب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو ان کی شہادت کی خبر ملی تو آپ کو بہت زیادہ غم ہوا، اس موقع پر آپ نے فرمایا: "میں کل رات جنت میں داخل ہوا تو میں نے اس میں دیکھا کہ جنگ

۱۔ تاریخ ۲۷۴۷ء میں کہا ہے کہ سو عدو صحنی ہے، مسلمان اور ۱۵٪، اس کے خارج اور مقابلہ مشرق کی وجہ سے معاشرہ اعلیٰ نے اس کوچی قرار دیا ہے، اسلام اسی تاریخ ۲۷۴۷ء مدت ۲۷۴۶ء، حدیث نویسی کے سے اس کی

۲۔ صحیح بخاری ۲۹۹۴ء، انھوں نے کہ کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ رہے

اگر یہ اعلیٰ دیت میں سے نہیں چھڑ کس نے ان والی دیت سے تاریخ لکھا ہے؟  
کس دلیل کی بنیاد پر اس کام کی جرات کی تھی ہے؟  
کیا ان لوگوں کو اپنی دیت سے دوسرے میں کوئی سازش ہاڑ رہا ہے؟ (۱۱۹)  
اس موضوع پر مناقشہ اور بحث کرنے اور اس کی عمل معاہدت کرنے کی یہ جگہ نہیں  
ہے، بلکہ ہم نے یہاں ان تفصیلات کا اس یہ مذکورہ کیا ہے، تاکہ رہی اس بات سے محکمہ  
رہے کہ آئندی بیت کی تاریخ اس سے بہت وضیع، بیکار اور مظہم ہے جس کا مذکورہ وہیں لوگ  
کرتے ہیں۔

نتیجہ یہ گلا کر ہیں بیت ہے ہیں، اللہ ان کی تحداں میں اضافہ فرمائے، یہ وہ لوگ ہیں جنکی صدقہ دینا حرام ہے، وہ نو شم کے عادہ نبی کریم ﷺ کی اڑواچہ مطہرات ہیں، جو سالہ اعلیٰ بیت میں سے نہیں ہیں، لیکن نبی کریم ﷺ کے تابع ہونے کی وجہ سے اعلیٰ بیت میں سے ہیں، جو ہیں کہ دینیں سرستاً اور صحیح الخروج میں اس پر والات ہوتی ہیں، اس لیے کہ نبی کریم ﷺ سے وہی اڑواچہ میں شکل ہونے سے پہلے یہ اعلیٰ بیت میں نہیں تھیں، بہت کم کتابوں میں اس سلطے میں تصریح اصولیں پائے جاتے ہیں، ان سے یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ آں بیت حضرت علی، نہ طر اور یہ میں رضی اللہ عنہم کی بھض اور ادشیں بھجو تو نہیں ہے، محمد بن سليمان کوفی نے روایت کی ہے کہ حسین بن عقبہ نے زید بن ارقم سے دریافت کیا: اعلیٰ بیت کون ہیں، کیا آپ کیا ہیں؟ اعلیٰ بیت میں سے نہیں ہیں؟

انھوں نے جواب دیا: آپ نے ہمیں اعلیٰ بیت میں سے ہیں، اعلیٰ بیت وہ ہیں جن پر آپ سلطنت کے بعد صدقہ حرام ہے۔ حسین نے ان سے اور بافت کیا: زید! کون میں ہے؟ انھوں نے جواب دیا: وہ میں، بعض اور عمار کی اولاد ہوں۔ (۲)

حی نے بھی اس کا تذکرہ کیا ہے، اللہ تعالیٰ کے فرمان "اولیٰ المقربی" (سرد)

فرشتوں کے ساتھ اور ہے میں۔ (۱)  
رسول اللہ ﷺ نے یہ بھی فرمایا  
ساتھ میرے پاک سے گزرے، ان کے  
تھا۔ (۲)

حضرت جعفر رضی اللہ عنہ کے یہ بعض مناقب اور فضائل ہیں، جنہیں سے دنیا اور آخرت میں ان کے عقیم مقام برداشت ملے جاتے ہیں۔

کیا عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہما ملت کے ذریعہ مت نہم اور تر جہان قرآن غیر  
یہیں، آپ کو اپنی دععت علمی، کثرت فہم، حکایت عقش اور وسیع فضل کی وجہ سے علمی سمندر کیا جائے  
ہے، ان کو اس القب سے کہیں موسوم شد کیونچاۓ، جب کہ رسول اللہ ﷺ نے ان کے حق  
تین دن کی بھجہ اور علم تاہل کی دعا کی ہے۔<sup>(۲)</sup>

آپ حضرت ملی رئیسی اللہ عنہ کے ساتھ جگہ جمل اور علیمین میں شریک رہے۔ آپ کے ایں فضل کا اعتذار اپنے صحابہ و عنی اللہ عنہم اور علیہم السلام نے کیا جائے۔

حضرت علی رضی اللہ عنہ کی بولاد جاں چلنے کی جن کی تعداد بہت زیاد ہے؟  
حضرت حسین رضی اللہ عنہ کی باقی اولاد کی کہا ہوا، جن میں آپ کے پوتے شہید کونہ  
ز مدد ہیں؟ حسین اور آپ کی اولاد کی تعداد ہے؟

حضرت صنیع بن عبید کی اولاد کا کیا ہوا؟  
ان بھی لوگوں کے حقوق کیا ہوئے؟  
کپا یہ سب آل بیت میں سے ہیں یا نہیں؟

اب مدرک حاکم ۱۹۹۰ء کے کام نے کہے کہ اس کی مشتملیت ہے تھی تھے۔

<sup>۲</sup> مسند رکھا کیم ۲۳۔۱۲۔۱۹۷۸ء حاکم نے کہا ہے۔ سید و اہم اسم کی خطا پر بھی ہے، الوفی نے ان کی موافقت کی ہے۔ المسند

جعفر

(۱) میں حصر میں انہوں نے تکمیل: زی علی، ہر س بھر طاری فتحیل رضی اللہ عنہم اولہ، ہیں، ان کے ساتھ اللہ نے دوسروں وغیرہ کیک نہیں کیوں ہے، یہ صحیح قول ہے، کیون کہ یہ آل محمد کے مسلک کے مطابق ہے، ان کے پاس نہ کہو، الک سے اس کی آنہ ہوتی ہے (۱) اس کے علاوہ، بہت سے مصادر اور مراجع یہ جن سے اس بات کی وضاحت ہوتی ہے، آئیکن پر غصیل نے روایت کیا ہے کہ "حضرت علی علیہ السلام نے کہ، "اللہ کے رسول! آپ ہی علی سے محبت آرتے ہیں۔ آپ سب سنتے فرمایا: "لی ہاں، اللہ کی حمد؛ میں ان سے کتنی محبت کر رہا ہوں، آئیک ان سے محبت کی وجہ سے اور دوسرے ابوطالب کے ان کو چونہ کی وجہ سے، اور ان کا لڑکا تمہارے لڑکے کی محبت میں شہید ہو گا۔" یہاں تک کہ آپ سب سنتے فرمایا: "میرے بعد میرے خاندان کو جو نکلنیں ہوتے والی ہیں میں اس کی شکریت اللہ سے کرتا ہوں" (۲)

پس رسول اشٹھنے کے تسلیم اور ان کے کیا یہ زمانہ ان میں شامل ہر دنیا، چھٹا امور: ناقابل احترام کرنے میں بہت سے اقوال بھرے پڑے ہیں، جن میں اس کا دعویٰ کیا گیا ہے کہ رسول اللہ سب سنتے کے اتفاق کے بعد خلافتے راشدین کے بعد میں، پھر، دلت اموری کے زمانے میں پھر دلت عجایب کے دور حکومت میں آل بیت پر قلم و زیر دلی کی گئی، ان پر مصلحتوں کے پیاز توڑے چھے رکھی بھی ایل بیت کے سادات میں سے ایسا نہیں چیز جس نے نسل کی ہوان کھائی ہو، باقل سہوا ہو، یہ اس کو جلد و منہ کیا گیا ہو، یہاں اس کو زہراے کرماء اللہ گیا ہو، اس کے علاوہ، بہت سے دعوے کیے جاتے ہیں۔

اس کا جواب دھریتوں سے یا جا سکتے ہے، جو صدقہ ذیلیں ہیں:

### پہلا جواب:

آل سنت و الجماعت کے نزدیک اصل یہ ہے جس میں کوئی اختلاف نہیں ہے اور

اس پر اجماع ہے کہ آل بیت کی عزت اور قیمت کی جائے، اور ان کے لفظ اور نبی کریم سنتہ سے قرابت، ان کے پارے میں آپ سب سنتے کی صفت کو جانا جائے، رسول اللہ سنتہ نے فرمایا: "اور میرے گھروالے، میں تم کو اپنے گھروالوں کے سلطے میں اللہ کو یاد دلاتا ہوں، میں تم کو اپنے گھروالوں کے سلطے میں اللہ کو یاد دلاتا ہوں" (۱)

آل بیت رضی اللہ عنہم کے سنتے میں ایل سنت و الجماعت کا عقیدہ، ان کی کتابوں میں موجود ہے: حدیث، عقائد، فقہ، تراجم و میر کی کتابوں میں ایل سنت کا عقیدہ موجود ہے، ہر مصنف نے مناسب جگہ پر اس عقیدے کا تذکرہ کیا ہے، مثلاً حدیث کی کتابوں میں ان کے فضائل میں بہت سے ایوب ہیں، عقائد کی کتابوں میں ان کے سلطے میں ایل سنت کا عقیدہ، یا ان کرنے کے لیے الگ ایوب ہیں، انقدر کی کتابوں میں ان سے متعلق احکام و فروعات کے الگ ایوب ہیں، مثلاً ان پر صدقہ کرنا حرام ہے، اور تراجم کی کتابوں میں ان کا تذکرہ، حالاتِ زندگی اور ان کے انتقالات تخلی کیے گئے ہیں۔

اُس سنت و الجماعت کے نزدیک یہیں اصل ہے، اور یہ اصل واضح اور جلی دلیل کے بغیر فرم نہیں ہوتی ہے، جب ہم ہرگز کام طالعہ کرتے ہیں تو ہم یا تو ہیں کہ بعض لوگ جو یہ دونی کرتے ہیں کہ ایل سنت اور ان کے اسراء و حکوم نے آل بیت کو دور کر دیا تھا یہ پڑھ اور جھوٹے ہوئے ہیں، ان کا کوئی ثبوت نہیں ہے، اب تہ بغض بمحض بغض بعض اور سلطنت کے سنتے میں ہوئے ہیں، ان کا انکار نہیں ہے، میں سما کہ امام زید رحمۃ اللہ علیہن بعلہات میں ہوا ہے۔

اسی وجہ سے شیخ الاسلام امن تیمیر رحمۃ اللہ علیہ فرمایا ہے: "البیت جس نے حسین کوکن کیا ہے یا ان کو کل کرنے میں تعاون کیا ہے یا اس پر راضی ہے تو اس پر اللہ فرشتوں اور سمجھی نہیں کی گئی نہت ہے" (۲)

عمر بن خطاب رضي الله عنہ دعے قاطمہ رضی الله عنہما سے فرمایا: ”رسول اللہ کی وجہ پر  
ختوں میں سے کوئی بھی تمہارے والد سے زیادہ ہمارے نزدیک محبوب نہیں ہے،  
تمہارے والد کے انتقال کے بعد خلوقات میں سے کوئی بھی تم سے زیادہ ہمارے نزدیک  
محبوب نہیں ہے۔“ (۱)

یہی بات کافی ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے اس جماعت میں حضرت علی وہجی شاہزاد کو جنوب سے کسی کو ائے بعد غایب ہونے کے لئے ملتگر کا تھا۔

حضرت عمرؓ حضرت علیؓ کی دفتر امیر ختم مریخی اللہ عنہ کے ساتھ شادی کی۔ (۲)  
قلیلہ پاک حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کا بھی بھی حال ہے، چنان چہ آپؐ کی سیرت  
بہت سے ایسے مواقف سے بھری ہوئی ہے، جو آپؐ کے اور انہیں بیت کے درمیان مختصر ک  
ہیں، آپؐ رضی اللہ عنہ اکثر موقوف ہر حضرت علیؓ رضی اللہ عنہ سے مشورہ کرتے تھے، بلکہ ان  
تعالیٰ احادیث کی تحقیقت و اضطرابوں پر حضرت علیؓ رضی اللہ عنہ سے مشورہ کرتے تھے،  
حضرت علیؓ اور ان کے ماقبلین کی تحریر کی تھیں، اس وقت خواہ ہوتی ہے جب حضرت علیؓ اور ان کے  
فرزندان رضی اللہ عنہم حضرت عثمانؓ کے ہجات کے موقع پر آپؐ کے دفاتر میں کھڑے  
ہو گئے، کیوں کہ یہ عثمانؓ سے محبت کرتے تھے اور عثمانؓ نے ان سے اپنی محبت کی وجہ سے ان  
کو حکم دیا، کہ وہ جنگ سے باز رہیں۔ (۳)

بیان کیا گی ہے کہ ہارون رشید نبی کریم سنت کی قبر مبارک کے پاس آئے، ان کے ساتھ موسیٰ بن جعفر بن محمد بن علی بن حسین بن علی بن ابوطالب رضی اللہ عنہم تھے، ہارون رشید لوگوں پر فخر کرتے ہوئے نبی کریم سنت کی قبر کے پاس آئے اور کہا: الہرم میک یا ایمانِ علم (پیغمبر اور بھائی امام پر درود وسلام ہو) کیوں کہ ہارون رشید کا تعلق عرب سنت شہد المطلب کی نسل سے ہے، پھر موسیٰ بن جعفر آئے اور انہوں نے کہا: اہمجان! تم پر درود ہو۔ ہارون رشید ان کی خرف مزت اور کہا: اللہ حشم! فخر کی بات ہے۔

مصنفوں اور ایڈٹر ۲۰۱۷ء

٢-الله عز وجل عليهنَّ ٢٢٦٠ هـ في ملائكة علاء وعلاء

1923年1月25日

کسی مسلمان کے لیے یہ صحیح نہیں ہے کہ باطل روایتوں یا جھوٹے تصور کا خالدے کرآل بیت کی روشن تاریخ اور ان سے مسلمانوں کی محبت کو سچ کیا جائے، جس طرح اصفہانی نے اپنی کتاب ”مقاتل الطالبین“ میں کیا ہے، جو اصفہانی کی کتابوں پر اعتدال کرتا ہے اس پر توجہ ہے، کہوں کہ اصفہانی کی کتاب ”مقاتل الطالبین“ جھوٹے تاریخی تصوروں اور باطل روایتوں سے بھری پڑی ہے، اسی سنت و اجماعت پر یہ تجویز الزام اور بہتان لگائے ہے ملکے کوئی بھی مصنف ان روایتوں اور واقعات کو ثابت بری نہیں سکتا ہے۔

تاریخ کی کتابیوں میں ایسی بہت سی روایتیں ملتی ہیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ خلافاً بر اشیدہ بن نے آن بحث کی عزیت کی، ان کا توقیر کیا اور ان سے محبت کیا۔

ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کا فرمان ہے: "اہل بیت کے سلطان میں محمد ﷺ کا خیال رکھو۔" (۱) ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے یہ بھی فرمایا: "اس ذات کی حکم جس کے قدر اُن قادر میں پری جان ہے! مجھے رسول اللہ ﷺ کی رشتہداروں کے ساتھ صدرگی اور حسن سبک میں ہے رشتہداروں کے ساتھ صدرگی سے نہ ہادھ مجھ پوتے۔" (۲)

ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے حضرت علی اور حضرت قائد رضی اللہ عنہما کو مجھ طلب کرتے ہوئے فرمایا: "اللہ کی حتمیں نے گھر بار، مال و دوست اور اہل و عیال کو صرف اللہ، اس کے رسول اور تم اہل بہت کی خوشودی کے سے چھبڑا ہے۔" (۲)

ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے اپنی ایک بیوی اسماہ بنت عمیس رضی اللہ عنہا کو حضرت علی رضی اللہ عنہ کے پاس بھجا تاکہ وہ فاطمہ رضی اللہ عنہا کی تیاری کریں اور ان پر توجہ دیں جب وہ پیار ہوئیں، ملکہ وہ فاطمہ رضی اللہ عنہا کو حسل دینے اور کفون دینے میں بھی شرک کر رہیں۔<sup>(۲)</sup>

۱۳۷۲، پیش از آغاز، صحن

سازمان اسناد و کتابخانه ملی ایران

وَلِمَنْجَانٍ وَلِلْمَرْأَةِ الْمُبَشِّرَةِ بِالْمُحْسَنَاتِ وَلِلْمُؤْمِنَاتِ مَعَهُنَّ حِلَالٌ

ہر دوں رشید نے کہا: "مجھے یہ بات معلوم ہوتی ہے کہ عوام کا میرے بارے میں یہ خیال ہے کہ میں عیین ابوطالب سے بغش رکھتا ہوں، اللہ کی قسم! میں ان سے حقیقی محبت کرتا ہوں کسی اور سے اتنی محبت نہیں کرتا ہوں۔" (۱) خلیفہ عارل حضرت عمر بن عبد العزیز رحمۃ اللہ علیہ نے فاطمہ بنت علی بن ابوطالب رضی اللہ عنہما سے فرمایا: "علی کی وجہ! اللہ کی قسم! پوری زندگی کوئی بھی گمراہ نہیں ہے جس میں جو میرے نزدیک تھے تو میرے نزدیک تم سے زیادہ محبوب ہوں، تم پرے نزدیک میرے گھر والوں سے بھی زیادہ محبوب ہو۔" (۲)

ایک مجلس میں زید اور زبیدہ کا تذکرہ ہوا، چند لوگوں نے کہا کہ فلاں سب سے بڑے زاہد ہیں، لوگوں نے زور دن کے کام میں یہی عمر بن عبد العزیز رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا: "لا لوگوں میں سب سے بڑے زاہد ہیں بن ابوطالب رضی اللہ عنہ جیسا۔" (۳)

### دوسری جواب:

جلیل القدر مرتبے اور مقام کے چھین خصوصیات کے صاحبوں اور علماء کو اللہ تبارک و تعالیٰ آزمائش کی بھٹکی سے گزارتا ہے، تا کہ آنحضرت اور رشتہ میں ان کی شان اور درجات کو بلند فرماء، اگر اہل بیت میں سے کسی پر ظلم، ختم کیا گیا یا ان کو حق کیا گیا، جیسا کہ حضرت حسین رضی اللہ عنہ کو قتل کیا گیا تو یہ اس قبیل سے ہے کہ اللہ جب کسی بندے سے محبت کرتا ہے تو اس کی آزمائش کرتا ہے۔ یہ معاملہ عرف اہل بیت کے ساتھ خصوصیں اور ان ہی میں محسوس نہیں ہے، بلکہ اہل سنت والجماعت کے بہت سے علاوے گرام اور کبار ائمہ پر ظلم و ختم کیا گیا ہے تو اسے، مثلاً سعید بن جبیر، امام ابی حیفہ، امام ابی الحسن، امام ابی الحسن، امام ابی الحسن وغیرہ۔

ظلم و ختم انبیاء، علیہم السلام پر بھی ذکر ہایا گیا اور ان کے بعد صاحبوں اور نیک لوگوں کو بھی اس کا نشانہ ہایا گیا، یہ دلیل صحیہ اسلام ہیں، ان پر خست ترین ظلم کیا گیا اور ان دوناں قبیلی

ہداشت مرا نہیں دی گئیں، خالم باشداء بخت لصر نے ان کو قید کیا اور دو شیروں کو ان کے ساتھ پھر زدیا، لیکن اللہ تعالیٰ نے ان کی خلافت کی اور ان کو بھی سالم رکھا۔ (۱)

اللہ نے یعقوب علیہ السلام کی بھی آزمائش کی، ان کے فرزند یوسف علیہ السلام کو بھی گئے، جن سے ان کو خست تکلیف ہوئی، اللہ کے نبی ذکر یا علیہ السلام نہ بھی تکلیفیں اخھائیں، موسیٰ علیہ السلام کو فرمودیا ہے کہ یہاں کیا ہے، یہ زیادتی علیہ السلام کا بھینا و بھر کر دیا، اور انہارے آقا نبی کریم ﷺ کو قریش اور کردے کے فروں نے ہر طرح سے ستایا، ان بھی انہیاں کے قبیلے مشہور معرفت ہیں۔

یہاں تک کہ رسول اللہ ﷺ نے وفات کے بعد بھی امت کے صلحاء پر وہی مصیبیں آئیں جہاں سے پہلے داؤں پر آئی تھیں، چنان چہ عمر فاروق رضی اللہ عنہ کو بغش اور دشمنی کی وجہ سے نہ رکی حالت میں تختہ گھوپ کر قتل کر دیا گیا، اسی طرح عثمان بن عفان رضی اللہ عنہ کو ان کے گھر میں محسوس کر کے شہید کر دیا گیا، جب کہ وہ قرآن کی تلاوت آرہے تھے، بھی واقعہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کے ساتھ پھیل آیا، جب وہ لوگوں کو نماز کے لیے جگارہ تھے تھتوڑ و ڈھنن نے ان پر تواریس حملہ کیا اور ان کو شہید کر دیا، ان کے علاوہ بہت سے دوسرے صحابہ کرام رضی اللہ عنہم ہیں جو انشکی راوی میں مارے گئے، ان کے بعد امت کے صلحاء اور صلحاء کی پیداد میں قتل و زیادتی کا شکار ہوئے۔

یہ اہم اور زانی رحمة اللہ علیہ ہیں، جو ایک خالم کے ہاتھوں سخت ترین آزمائش سے گزرے، قرب تھا کہ یہ خالم ان کو قتل کر دیتا۔

ظیفہ مقصوم کے ساتھ اہل سنت والجماعت کے امام احمد بن حنبل رحمۃ اللہ علیہ کے اتفاقات تو پڑے مشہور ہیں، اس نے اہم و مزرا کیمی اور کوڑے لگائے، یہاں تک کہ آپ کی پیونہ بھلی ہو گئی، ان کو حمل میں قید کیا اور ان کا بھینا و بھر کر دیا۔ (۲)

سلطان العلیہ الرحمۃ الرحمیۃ امام عزیز بن عبد السلام رحمۃ اللہ علیہ کا امیر اسماں جمل کے ساتھ میں آپ ہوائیں بھی بہت مشہور ہے، جس نے ان کو قید کیا اور ان پر قلم و قلم دھایا۔ جب مصر پر فاطمی خاندان کی حکومت آئی تو انہوں نے علماء پر قلم و قلم دھایا، ان میں سے ایک امام ابوگردان طیبی ہیں، فاطمیوں نے پہلے دن ان کو کوڑے، زندے کا قلم دیا، اور دوسرے دن لوگوں کے سامنے لٹکنے کا عکار دیا، پھر تیسرا دن تیز چھپری سے ان کی چڑی باتھرے کا قلم دیا۔ (۱)

امام فیض بن حجاج کا انتقال اس حال میں ہوا کہ وہ بیرون میں جلوے ہوئے قید خانے میں تھے، وہ تمدن ان واسی حال میں بخیچ کر لے گئے اور عسل دیے بغیر بیرون میں کے ساتھی ایک گھرے میں پہنچکر رہا۔ (۲)

امام ہبہی الصفاری کہتے ہیں: ”بھیکی توار پر پانچ مرجبیں بیا گیا، بھیکے نیکیں کیا جاتا کہ تم اپنے مسکن سے رجوع کرو۔“ بلکہ بھیکے نیکیا جاتا: جو بھیکری خالافت کرتے ہیں ان سے خوشی رہوں، میں جواب دیتا: میں خداونش نہیں رہوں گا۔ (۳)

اس کی مثالیں لا تعداد ہیں، یہاں تناہ مخصوص یہ ہے کہ قلم و قلم دیاوتی الہ منش و الحنفیت کے حکوم اور علماء پر بھی ہوتی ہے، جس طرح ان کے علاوہ لوگوں پر ہوئی ہے، جو پڑا ہوتا ہے اس کی آزمائش کی جاتی ہے، اور آج تک غیر مظہری لوگوں کی آزمائش جاری ہے۔

## چوتھا باب

### تاریخ کے اہم قابل اعتماد مراجع و مصادر

جو صحیح تاریخی مصادر سے اقتضیاً ہوتے کا ارادہ کرے تو ان کو تاریخی کتب یا کتابوں اور راجل اور ان کے تراجم کے ملٹے میں لکھئے ہوئے بہت سے مصادر اور مراجع میں گئے، چاہیے ان کے مصنفین نے ان کتابوں کے سیاق و سماق میں صحیح کی شرعاً الکالی ہو، یا روایتوں پر بھی باضعیف ہونے کا حکم نہ گایا ہو، ان کتابوں کی موجودگی کی وجہ سے مطالعہ کرنے والے کو برش و تحقیق اور جرس و تحدیس سے بے نیاز کی ہو جاتی ہے، البتہ جو تحقیقین روایتوں کو سندوں کے ساتھ بیان کرتے ہیں اور ان پر حکم نہیں لگاتے ہیں، ان کتابوں کا مطالعہ کرنے والے اوان روایتوں کے بھی باضعیف ہوتے فی تحقیقین کرنا ضروری ہو جاتا ہے۔

ذیل میں تاریخی کتب کے بھل ان مصادر اور مراجع کو بیان کیا جا رہا ہے، تاریخ اسلامی کا مطالعہ کرنے اور اس کو تحریب دینے میں ان کتابوں پر اعتماد کیا جائے گکہ ہے:

### ۱۔ "الطبقات الكبرى" - از ابن سعد (مہم ۲۳۰):

اس باب میں یہ کتاب بڑی اہم ہے، کیوں نہ اتنے حدود میں اعلیٰ ترین سندوں کے ساتھ روایتوں کو بیان کیا ہے، مطالعہ کرنے والے کے لیے صرف ان سندوں کو پڑھنا کافی ہے، اگر وہ اہل ہے، اس کتاب کا سب سے بڑا اقتیاز یہ ہے کہ یہ سیرت نبوی، تراجم اور اخباری سب سے قدیم کتب یا مصادر اور مراجع میں سے ہے، کیوں کہ مؤلف نے دوسری حدیٰ تحریری میں والدہ کی (۱) وغیرہ تحقیق اور متروک روایات سے چونکہ ہو کر روایتوں کو حاصل کیا ہے، یا انہوں نے علم، الہوں سے شجاعتی والی چیزوں کو حاصل کیا ہے، جس طرح اللہ عز وجل نے قرآن کریم میں اس کا حکم دیا ہے۔ (۲)

(۱) محمد بن عمرو قری، وہ مجدد تسلیمی، ان کے متروک روایتیں بڑی تعداد میں ہیں اسی کتاب میں مذکور ہے: "المختصر" (المنشی) بیان کیا ہے: ۱۹/۶، انہوں نے تکمیلہ ان کے متروک روایتیں پر شفاعة ہے۔ اسی معرفت حاصلہ انہیں بھرئے تھے "المختصر" میں ان کو متروک قرار دیا ہے، وہ لکھتے ہیں: "جو حضرت عمر کے بعد ہوئے متروکہ تھیں میں میں نے ۸۹۵، ان کی نمائش ۲۰۰ تحریری کو ہوئی" میں اکثر جمال بن فرجان صادقی محدث الفضلی نے اپنے "المختصر" کا مذکور شد و تسلیمی محدث و تالیف کتاب مذاہبات تکمیل کیا ہے۔ سعد بن ابریش خدمت میں بطور جیونڈی مذکور ہے اسی اصلاحی تھا کہ ان کا مقابلہ ہے

اگرچہ سبق ذکر ایوں اور مصادر و مراجع کا خلاصہ ہے، لیکن اس کی اہمیت اس لیے ہے کہ اتنے کثیر نے بہت سی تاریخی روایتوں پر صحت اور ضعف کا حکم لگایا ہے، کیونکہ آپ حدیث اور علوم حدیث کے الامم ہیں، اس کا سب سے بہترین ایڈیشن ڈاکٹر عبد اللہ ترقیؒ نے زیر گھر انی دارالحرفے شائع ہوا ہے۔

#### ۵۔ تاریخ دمشق۔ ابن عساکر:

یہ بہت دلچسپ ہرمنی ہے، اس کتاب میں ان تمام اہل علم صحابہ وغیرہ کا تذکرہ ہے جو مصنفوں کی وفات تک شام آئے تھے، اس کا امتیاز یہ ہے کہ اس میں ہرواں تکی کی سند موجود ہے۔

#### ۶۔ تاریخ الہ اسلام۔ از: شمس الدین فہی:

یہ بہت دلچسپ کتاب ہے اور بڑی مفید بھی ہے، اس میں ہر اسلامی تاریخ کا کامل قصہ بیان کیا گیا ہے، اور اس کے اہم رموز اور واقعات کا تذکرہ کیا گیا ہے، اس کا امتیاز یہ ہے کہ کوئی قطعاً علماء ذہبی نے بخشنی درستی و اقتضاء، احادیث اور روایات کو پرتوث چ ہنلیا ہے، علامہ ذہبی علم حدیث اور فہری جرج و تعداد اس کے نام ہیں، اس کتاب پر ڈاکٹر بشار عواد معروف فتنہ تھیں کی ہے، یہاں پر بخشش سب سے بہترین ہائیز ہے۔

#### ۷۔ سیر أعلام النبلاء۔ از: حافظہ فہی:

یہ مفید کتاب ہے، اس میں علامہ ذہبی نے صحابہ کرام و رضی اللہ عنہم سے کراچی وفات تک ہر اسلامی کی تاریخ، روزگار، شخصیات کے حالات و واقعات کا تذکرہ کیا ہے، اس کا ایک بارہ سیرت بولی اور ہر رئی خلقاے راشدین کے لیے مخصوص ہے، اس کا سب سے بہترین ایڈیشن "الرسالۃ" سے شائع ہوا ہے۔

#### ۸۔ تاریخ المدینۃ۔ از: ابن شیبہ:

یہ کتاب مفید اور اہم ہے، اس میں ابن شیبہ رحمۃ اللہ علیہ نے اکثر روایتوں اور

#### ۲۔ تاریخ خلیفہ بن خیاط:

یہ سب اگر پہ "طبیعت ابن سعد" سے جھوٹی ہے، لیکن اس کا امتیاز یہ ہے کہ فتوؤں کو ظاہر نہیں کی جیسی تاریخیں اس کے متوفی مخصوصاً صحنیہ کو رحمۃ اللہ علیہم کے زمانے میں دہنما ہوتے ہیں، واقعات کے مطابق اس کے متوفی مخصوصاً صحنیہ کے مطابق ہیں۔

#### ۳۔ تاریخ الامم والملوک۔ مشہور بہ "تاریخ طبری":

اس کتاب میں طبیعت سے واقعات، تاریخ اور روایتیں ہیں، لیکن اس میں صحیح اور غلط سب پڑھتے، اس ملکے میں طبری، وہجرہ قرار دیں، دیا جائیکا، کیون کہ انہوں نے کبھی روایتوں کی تصدیق یا ان کی پیش کی، جس نے شد کے سمجھ روایت کی، اس نے روایت کو دوسریں کے حوالے لے کر تحقیق کرے، اس طرح اس کی ذمے داری ثابت ہو جاتی ہے، کتاب کے مقدمے میں ہم لے اس بات کو تحسیں کے ساتھ بیان کیا ہے اور اس کی دعایت کی ہے۔ (۱)

#### ۴۔ البداۃ والنہایۃ۔ تالیف: حافظ ابن کثیر

یہ "تفسیر القرآن الفہری" کے مصنف ہیں، جو تفسیر ابن کثیر سے مشہور ہے، یہ کتاب

ہر دن طبع کوچھ سے پہلے ہر جان اہلب کے ہر سے میں تصنیف کردہ تالیف کوچھ سے قائم و موقت ہے، ان میں سے احمد بن حنبل محدثہ امام تھا۔

۱۔ "المرجو شافعی بحث" (مولیٰ علیہ السلام) میں ایضاً تاریخ طبری، مصر الفاتحہ، اور اہمہ، تالیف: ابوعیین، ہدایہ، دارالحکومہ، بخاری، مسلم۔

۲۔ "تحقیق موسائف الصالحة فی اعتماد ابن حبیب" میں اہم افری دلخوش، تالیف: محمد احمد بن دلخوش، دارالعلوم، اسلامیہ، بخاری، مسلم۔

۳۔ "اصنفہ اللہ" (الراشد) ۱۷۷۰ء۔

۴۔ "اصنفہ اللہ" (الراشد) میں مذکور ہے کہ "تاریخ طبری" میں مروی تاریخ طبری کو راستہ تقدیم کیا گیا تھا۔

۵۔ "مردیات خلائق" مودودی رضی اللہ عنہ فی تاریخ طبری: "درستہ تقدیم" تالیف: ابوعیین، ہدایہ، دارالحکومہ، بخاری، مسلم۔

- ۳۔ سشن اربعہ، سشن الودا و رسلن انسانی، سشن ترمذی اور سشن ابن الجوزی
- ۴۔ مسند امام احمد بن حنبل
- ۵۔ مصنف ابن الحشیب
- ۶۔ محدث ک حامم۔ البستان میں بعض ضعیف روایتیں بھی ہیں۔

بہتر احمد صحابہ پر بہت سی تائیں تایب دی گئی ہیں جن میں سے احمد مددجہ میں ہیں:

- ۷۔ الاستیعاب فی معرفة الأصحاب، ابن عبد البر
- ۸۔ نسہ الغابة فی معرفة الصحابة، ابن اثیر

#### ۹۔ الإصابة فی تعییز الصحابة، ابن حجر عسقلانی

ان کتابوں میں بہت سے واقعات اور آثار مذکور ہیں، یہ بات ذہن تھیں وہی چاہیے کہ صحیحین کے علاوہ دوسری تاریخی اور حدیثی تواریخوں میں نکو واقعات و آثار کو تحقیق کی کوشش پر کھاڑا رہی ہے اور ان کی مددوں پر جرس و قدر میں کرنا لازمی ہے، تاکہ صحیح اور ضعیف والگ ایسا کیا جائے۔

۱۰۔ جدید کتابیں: بہت سے تحقیقیں تواریخوں پر تحریکی کی ہے اور ان کی تصحیح کی ہے، اور ان میں سے صحیح و احوال و ضعیف و احوالوں سے الگ کیا جاتے، ان میں سے بعض اہم ترین مددجہ میں ہیں:

#### ڈاکٹر علی بن جعفر صاحبی حظوظ اللہ تعالیٰ کا مسلم

- ۱۔ الانشار ورفع الضيق فی سیرۃ ابی بکر الصدیق
- ۲۔ فصل الخطاب فی سیرۃ امیر المؤمنین عمر بن الخطاب: شخصیتہ و عصرہ
- ۳۔ تفسیر الکریم العنان فی سیرۃ عثمان بن عفان

- ۴۔ أنسی المطالب فی سیرۃ امیر المؤمنین علی بن ابی طالب
- ۵۔ امیر المؤمنین الحسن بن علی: شخصیتہ و عصرہ

تاریخی واقعات کی سندوں کی ہے، اس میں ممتاز و عظیم ہی عفان رضی اللہ عنہ کی شہادت کے واقع کے سلسلے میں بہت سی اہم روایتیں ہیں، اس کتاب میں بعض مکہوں پر متوفی روایتیں بھی ہیں، کیوں کہ اس کتاب کے اصل مخطوطے کا بعض حصہ مفقود ہے، مثلاً ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کی خلافت کا تمکہ کتاب میں موجود نہیں ہے۔ (۱)

#### ۹۔ تاریخ ابن خلدون

#### ۱۰۔ المنتظم فی التاریخ، ابن جوزی

#### ۱۱۔ العواصم من القواسم، ابی بکر بن عربی

محب الدین ظلیل رحمۃ اللہ علیہ نے اس کتاب کی تحقیق کی ہے اور اس کی تحقیق تکمیل ہے، اس کتاب کے دیہیں ایڈیشن ہیں، اور کتاب کے مولف کے مقام و مرتبہ کی وجہ سے اس کتاب کو زیری مقبولیت ہے، کیوں کہ ابو بکر ابن عربی کا شریعت اسلام میں ہوتا ہے، اور اس میں بہت اہم مسائل کے واضح دلائل اور تلیکیں جوابات دیے گئے ہیں، یہ کتاب اپنے موضوع میں ممتاز ہے، کیوں کہ اس میں ہر شبیہ کا دلوک جواب دیا گیا ہے۔  
مددجہ بالکتابیں تاریخ اسلامی اور اسلامی واقعات میں اہم تأخذہ و مرائع ہیں، درس اس موضوع کی لا تحدیہ ترتیبیں ہیں، خوبی ہیں اور قدیمی بھی۔

ہمارے ذہن میں یہ بات ہوئی کہ بہت سی ایسی کتابیں ہیں، جن کا موضوع تاریخ تھیں ہے، البستان میں تاریخ اسلامی کے بعض اہم واقعات اور بنیادی موروث کا تذکرہ ملتا ہے، مثلاً حدیث کی تائیں، مسانید اور معاجم ہیں، ان میں سے اہم مددجہ میں ہیں:

#### ۱۔ صحیح بخاری

#### ۲۔ صحیح مسلم

۱. ڈاکٹر یوسف علی خان کا مطالعہ کیسے کریں  
 یہ ڈاکٹر یوسف علی خان کا مطالعہ کیسے کریں کا مقالہ ہے، اس میں محقق نے خلافے راشدین کی خلافت کے محدث کے سلطے میں اور داعم و راتبتوں اور ائمہ اصحاب و روایتیں کیا ہے۔  
 اس کو وارثیہ اور مکتبۃ الکتبہ ریاض نے شائع کیا ہے۔
۲. عصر الخلافة الراشدة، ڈاکٹر اکرم ضیاء، عربی  
 اس کتاب میں تاریخی روایتوں پر تقدیمی کیتی ہے۔
۳. اخطاء، یجب أن تصصح من التاریخ، ڈاکٹر جمال عبد  
 الہادی / ڈاکٹر وقار جمعہ  
 یہ کتابوں کا سلسلہ ہے، جن میں بعض مصنفوں اور مطالعہ کرنے والوں نے ان غلطیوں اور  
 غلط نظریات کو بیان کیا گیا ہے، جن کو بعد اسلامی تاریخ کو سمجھ کرنے کے لئے پیش کیا جاتا ہے۔
۴. التاریخ الاسلامی موافق و عبر، ڈاکٹر عبد العزیز حسیدی،  
 ۵. عبد الله بن سبأ وأثره في إحداث الفتنة في صدر الإسلام،  
 شیخ سلیمان عودہ  
 ۶. لما زییغون التاریخ و بعیثون بالحقائق، اسماعیل کیلانی  
 ۷. اثر الحدیث فی نشأة التاریخ عند المسلمين، ڈاکٹر بشار  
 عواد معروف،
۸. مفہوم کتابۃ التاریخ الاسلامی، محمد صالح سلمی  
 ۹. ابو مخفیف و دورہ فی نشأة الكتابۃ التاریخیة، علی کامل قرعان،  
 ۱۰. المؤذخون العرب والفتنة الكبرى، ڈاکٹر عدنان ملحم  
 ۱۱. مرویات اُمی مخفیف فی تاریخ الطبری، ڈاکٹر محبیب ابراہیم یحییٰ،  
 ۱۲. اعلام الأنعام بما یجب نحو الأعلام، تالیف: محمد عبد  
 الحمید حسونہ،

۱. معاویہ بن أبي سفیان  
 ۲. عمر بن عبد العزیز  
 ۳. الدویلۃ الامویۃ، عوامل الاذیعہار و تداعیات الانهیار  
 ان کے علاوہ بھی بعض دوسری ائمہ کتابیں ہیں، جو مندرجہ ذیل ہیں:  
 ۱. موسوعۃ التاریخ الاسلامی، از: محمود محمد شاکر کی کتابیں  
 ۲. اسلامی شخصیات سے متعلق محمود محمد شاکر کی کتابیں  
 ۳. سیرۃ السیدۃ عائشۃ أم المؤمنین - سید سلیمان الندوی  
 ۴. احادیث وأحادیث فتنۃ الهرج، از: ڈاکٹر عبد العزیز دخان  
 صحابہ کے زمانے میں، وہماہوئے والے واقعات اور قتوں میں صحابہ کے موقف کی  
 تحقیق میں اس کتاب کی بڑی اہمیت ہے، اس سلطے میں مروی اکثر روایتوں کی تقدیمی تحقیق  
 کی گئی ہے، فتنۃ کو تفصیل مذکور کیا گیا ہے اور اس بارے میں صحابہ کے موقف کو بیان کیا گیا  
 ہے، اور اس کے اسہاب و اثرات کا جائزہ لیا گیا ہے، اور اس کے سلطے میں مسلمانوں کا  
 موقف واضح کیا گیا ہے، یہ کتاب دراصل ڈاکٹر یوسف علی خان کا مقالہ ہے، جس کا پہلا ایڈیشن شارقہ  
 میں سنبھال انجام دیا گیا ہے۔
۵. حقیقتہ عن التاریخ، از: شیخ عثمان خمیس  
 اہم معاصر کتابوں میں اس کتاب کا شمارہ ہوتا ہے، محقق نے اس میں تاریخ  
 اسلامی کے ایک اہم مرحلے یعنی نبی کریم ﷺ کی وفات کے بعد سے حضرت مسیم رضی  
 اللہ عنہ کی شہادت تک کے زمانے کے بارے میں وارد کیجئے روایتوں اور واقعات کو بیان کیا  
 ہے، ان واقعات کے سلطے میں علماء کے اقوال اور ان میں سے راجح قول کو بیان کیا ہے۔  
 اس کتاب کے کئی ایڈیشن شائع ہوئے ہیں، اس کا سب سے بہترین ایڈیشن مکتبۃ  
 الامام البخاری - مصر سے شائع ہوا ہے۔
۶. تحقیق موقف الصحابة من الفتنة، ڈاکٹر محمد ام حمزون:

ان کتابوں کا تذکرہ کرنے ضروری ہے جن کا مطالعہ کرتے وقت اور ان کا حوالہ دیتے وقت چکنار ہے اور احتیاط برتنے کی ضرورت ہے، کیونکہ سماں اصول و فواید اور صحفین کے اسلوب تصمیف سے واقع ہوئے بغیر یا تغییر، تحقیق میں ان کتابوں کو نیا ای مردی جانے سے بہت سے صحفین اور صحافیوں خطرناک خلیطیوں کے مرکب ہوئے ہیں، جن سے براءت ضروری ہے، اسی طرح امت مسلمہ کے بعض ہیروں اور قائدین کی خلودت تصوری رسمی آتی ہیں۔

حقیقت یہ ہے کہ یہ کتابیں فتنہ بزرگ کانے والی ہیں، یا ایسا ادب ہے جس کے شہد میں زہر للا ہوا ہے، ان کتابوں کے صحفین رات گزاری کرتے والے قصہ اور حراج لکھ رہے ہیں، جب ان کو کوئی نکالتا ہے تو اس کو پیان کرتے ہیں، اور اس کی پرواہ لکھ کرتے ہیں کہ یہ حق ہے یا جھوٹ۔

ہم نے کتاب کے شروع میں ہی اس بات کی طرف اشارہ کیا ہے کہ رواۃ رسول اور واقعات پر نظر کرنا اور ان کی تحقیق کرنے ضروری ہے، اگر یہ واقعات اور خبریں آل واصحاب کے سلسلے میں ہیں، جن میں ان کے زید، بہادری، مذاہت، تربانی، من اخلاق، زر مطیعہ اور بہترین خصلتوں کا تذکرہ ہے اور شریعت کے عام اصول سے ہے، وہیں ہیں اور نظرت سیمسان سے ابا نہیں کرتی ہے تو ان کا تذکرہ کرنے، ان وہیان کرنے اور ان کو اپنی تحقیقات میں جگہ دینے میں کوئی رکاوٹ نہیں ہے، کیونکہ ان روایتوں سے کوئی شرعی اصول کو نہ صانع نہیں کہتا ہے اور اس میں کوئی کمی نہیں آتی ہے، اور ان کو رد ایت کرنے میں کوئی انتہائی نہیں ہوتا ہے اور ان سے آل واصحاب رضی اللہ عنہم کے مقدم ہر جس کو کوئی نہ صانع نہیں کہتا ہے۔

اگر ان واقعات اور روایتوں سے فتنہ بزرگ کی نظر ہو، یا زیوک موافق کا تذکرہ ہو، یا آل واصحاب رضی اللہ عنہم کا مقام و مرتبہ گھٹتا ہو، یا ان میں اصول شریعت کی مخالفت

## پانچواں باب

### تاریخ اسلامی کو سخن کرنے والی کتابیں

بہت میں زیرِ دیا مال کیا ہے، ہم نے وہ بات پہلے بھی بتائی ہے کہ انہوں نے جرمتوں کو پا مال کرنے سے بھی بڑھ کر انہی بیت کی حرمت کو حراج کیا ہے، مسلمانوں کے دلوں میں جن کی ایک ملات، اوقار، اکرام، محبت، پاک و الحنفی اور خفت کا ادھر ہے، اصحابیٰ نے حضرت قاضی عدالت مصطفیٰ، سیدنا اُن پوتیٰ نیکوہ بہت نام حسین رضی اللہ عنہما کو ایسی شکل میں پیش کیا ہے، جس سے وہ مسلم عورت بھی محفوظ ہے، پھر جتنی لوگوں کے سردار کی ذخیرہ کیوند رضی اللہ عنہما ایسی کیسی ہوئی ہوئی ہے؟

ان بے شک، العادت میں سے ایک واحد اصحابیٰ نے اپنی کتاب "الاغانی" میں یہ بیان کیا ہے کہ نیکوہ بہت حسین رضی اللہ عنہما ایک "محنی" کے پاس چاہا کرتی تھی، جس نے غرست تو پہ کر لی تھی اور وہ اللہ کی عبادت کے لیے قارش ہو گیا تھا، اصحابیٰ نے بیان کرنے کے مطابق حضرت نیکوہ اس "محنی" کے قوبہ کرنے کی وجہ سے ہر ہی غمینتی تھی، اور ان کی خواہش تھی کہ یہ "محنی" ان کے پاس گائے، اور وہ (غزوہ باشہ) اس کو برداشت کی انجام دو۔ وہ شریٰ تھی!! اس کے علاوہ بھی، بہت سے قصہ اور کہانیاں ہیں، جن کا اصحابیٰ نے اپنی کتاب میں جسدی ہے، اصحابیٰ کو یہ خیل نہیں آیا، بعد اس نے جان بوجو کریے بات بھلا دی کہ کر بھا میں نیکوہ کے واحد حضرت حسین اور ان کے خالد ان والے اُن مصیتون سے گزرے تھے، ان میں سے اکثر شہید ہو گئے تھے، یہ "التعزیر مسان" کے لیے بلا غنٹ ک اور تکلیف وہ ہے، پھر حضرت نیکوہ کے دل کا کیا حال ہوا ہوگا!! (۱)

اصحابیٰ نے یہ بھی جرات کی ہے کہ فرزدق نے جو تصدیہ زین العابدین علیہ السلام حسین رحمۃ اللہ علیہ کے سنبھلے میں کہا تھا، جس کا مطلع ہے:

هذا الذي تعزف البطحة.....

اس کا انکار کیا ہے کہ یہ قصیدہ کے سنبھلے میں نہایا ہے، ذاکرہ ولید عجمی (الله ان کو جزا خیر عطا فرمائے) نے اپنی بہترین کتاب "اسیٹ الیمانی" نے خراص صحابی صاحب

ہوتی ہو، با فاطرہ ملکہ ان سے انکار کرتی ہو تو ان بھی روایتوں اور واقعات کی مدد و مکمل کرنا اور ان پر وہ دلائی فیصلہ آرہ ضروری ہے، کیوں نہ آں اور اصحاب رضی اللہ عنہم کے مقام و مرتبے پر آئی آئے کی تو شریعت اور حاملین شریعت پر آئی آئے اُنی، خصوصاً یہ تائیں آل اصحاب رضی اللہ عنہم نے تاریخ کے اسی مراجع اور مصادر نہیں ہیں، قبل اعتدال کتابوں میں اُنکی روایتیں ہیں جو ان بہترین اسلامی کتاب سے اُنہل نسل کی تباہک تصویر بنتے کے لیے کافی ہیں۔

ریل میں وہ تائیں جویں کی جا دیں ہیں جن کو پڑھتے وقت پوکارنے کی ضرورت ہے:

### ا-الاغانی - از ابوفرج اصفہانی

پیش عربی، طبری، مزراع اور اطبیوں کی کتاب ہے، اس کا تاریخ سے سچھ کوئی بھی تعلق نہیں ہے، اصحابیٰ نے اس میں بہت سے جھوٹے واقعات، خبروں، بے جایی کی یاتوں اور نفرت انگیز توبیت کو بھرا دیا ہے، اس طرح خلفاء امت پر طعن و تقصیع کی گئی ہے، اور بعض اہل بیت کی شخصیات پر بھرا چھالا گیا ہے، مثلاً نیکوہ بہت حسین رضی اللہ عنہ وغیرہ کو بے جو تحدید کا نہ دہنایا گیا ہے۔

مصنف کی طرف سے یہ بھی کم کوشش ہے کہ اسلامی معاشروں کو ان کے روحاں اور بانی و راثت سے جوڑنے والی مخصوص طبیوار میں شکاف بنایا جائے، تاکہ اس کے بعد امت مسکر کو ان قدروں کے سرچشمتوں سے کامنا آسان ہو جائے جن سے امت ماضی میں پوری طرح مربوط تھی، تاکہ امت اپنے ان اصولوں پر فخر کرنے کے اساس سے بڑا ہوئے کے لیے تیار ہو جائے، جو اصول اصحابیٰ وغیرہ کے ذیل میں شک کے راستے میں ہیں، جب کہ امت مسلم آل اصحاب رضی اللہ عنہم کی تاریخ کا مطالعہ کرتے وقت م حل ہونے والے اُنی اور قدیم جھوٹوں سے بچ رہا ہو چکی ہو۔

جو اس کتاب کو خور سے پڑھے گا، اس کے سامنے یہ حقیقت واضح ہو جائے گی کہ اصحابیٰ نے اپنی کتاب ایمانی میں روایتوں اور واقعات کے قتل کرنے میں اسلامی جرمتوں کو

**۳۔ الإمامہ والسياسة:** جواہن تحریکی طرف منسوب ہے  
یہ کتاب اپنی تحریکی رسمیۃ الدھمایہ کی طرف منسوب کی گئی ہے، یہ بہت سچ نہیں ہے،  
کیوں کہ اس کے بہت سے اسباب ہیں جن میں سے انہم مندرجہ ذیل ہیں:  
۱۔ جن کا کہاں ہے اس کے حالات زندگی تحریر کیے گئے ہیں، ان جن آپ کی  
تألیف کر دے کتابوں میں "الإمامۃ والسياسة" کے نام سے کسی کتاب کا مذکور نہیں ہے۔  
۲۔ کتاب کے مصنف، ابن ابی لیلی سے اس طرح روایت کرتے ہیں کہ گویا ان کی  
ابن ابی لیلی سے ملاقات ہوئی ہے، ابن ابی لیلی، محمد بن عبد الرحمن، ابن ابی لیلی ہیں جو تحریکی اور  
کوفہ کے قاضی ہیں، جن کی وفات ۱۴۸ھ کو ہوئی، جب کہ ابن تحریک کی پیدائش ۲۲۳ھ  
ہجری کے بعد ہوئی ہے، حقیقی ابن ابی لیلی کی وفات کے ۶۵ سال بعد۔

۲۔ کتاب پڑھنے والے اور تاریخی میں اس کا خیال ہونے سبب ہے کہ نجوم لئے  
دشمن اور مراقب شہنشاہی میں قیام کیا ہے، حالانکہ ان تحقیقی کے مسلسلے میں یہ بات مشہور ہے کہ وہ  
یخداویں میں رہتے، وہاں سے صرف دینشور گئے تھے، اس کے علاوہ کہیں اور جگہ کا سفر نہیں کیا  
بہت سے تحقیقیں نے اس کی دعاہت کی ہے کہ یہ کتاب ان تحقیقی کی طرف منسوب  
کی گئی ہے، اس کی کوئی حقیقت نہیں ہے، ان میں سے بعض تحقیقیں مدد و جدہ میں ہیں:  
۱) اکمیر ثروت علکاش نے این تحقیقی کی کتاب "ال المعارف" کی تحقیق میں اس کو  
یہاں کیا ہے، اکمیر ثروت علکاش صدی کی تھیں وہی میں مصر کے وزیر ثقافت تھے۔  
ہر ہاں تحقیقی کی کتاب "غیون الاخبار" کے مقدمے میں محمد اسکندری نے اس  
بر صحیح کی ہے۔

جیسا کہ محب الدین خطیب نے اپنی تنبیہ کی کتاب "المیسر والقدح" کے  
مقدمے میں اس کا تذکرہ بھی ہے۔  
جزء اول میں مذکور ہے کہ مسلمانوں کو تحریر کیا ہے: "الامامة والسياسة  
لمن سوپ لاین قتبیہ من هو مؤلفه" جنہیں ایک بحث شرائیں مانے گئے ہیں (بروت ۲۷۰۷)

الاغانی“ میں اس کتاب کا جائزہ لیا ہے اور اس پر بکترین کلام کیا ہے۔ (۱) ہم آں بیت اور صحابہ کرامہ رضی اللہ عنہم اور صدر اوس کی شخیفات کے سنتے میں مطابد کرتے ہیں ”الأنسانی“ پر اعتماد کرنے سے چونکہ کرتے ہیں اور اس کتاب میں بیان کردہ رہنمائیں باقتوں سے دور رہنے کی تلقین کرتے ہیں جن کی طرف ولید علیؑ نے اپنی کتاب ”السیف الیمانی“ میں اشارہ کیا ہے۔ البستان روانیوں اور واقعات کے علاوہ اس کتاب میں جو ادبی لمحہ طراویح اور حسن اخلاقی اور عزت کی خواستہ کی دعوت دینے والے اشعار میں، تو ایسی بیچروں سے فائدہ اٹھانے میں کوئی حرج نہیں ہے، کیوں کہ اس میں بڑی تعداد میں اربی اشعار اور تحریریں ہیں، البستان و سری بھی ایسی کتابیں موجود ہیں جو اس کتاب سے بے نیاز کرنے والی ہیں۔

۲۔ العقد الفرید۔ اہن عبد رہب  
یہ صرف ادب اور طفرو مزاج کے قصوں کی کتاب ہے، پھر کوئی عقل مندان طرح کی  
کتاب کو اسلامی تاریخ کے اہم مرحلے کی تحقیق کا بیندازی مردج کیسے بن سکتا ہے؟!  
اس کتاب کے متعلق نہ مقدمے میں تحریر کیا ہے: ”اُس کتاب میں صحیح کے ساتھ  
بیکار پائیں بھی ہیں، جن کی نہ سندیں ہیں اور شرعاً بول کا تذکرہ ہے، مصنف نے ایسے  
مزاج براعت کیا ہے جن کا خالہ و دیوال جاں بحقیقیں ہے۔“ (۲)

جس رار الوفا، صحر، احقریاں کے معلمِ ذات و نعمت کے لیے، سمجھے: مخدومِ الحکم، ۲۳ جنوری ۱۹۷۸ء، اسٹین برلن  
کے مطہر، احقریاں کے مسلط میں، دو بیرونی قشیق مثالے محمد حرفیق اللہ در شفیق جوڑی کے آہا۔

سپہاں کے ملکے میں ان کے خالدہ بہت تی لائیں کمی تو میں خواہاری نے ہذا کتاب "روطات الہماں" میر ایں کو سخت تحریک کا شاندہ ہلاکہ اپنے انھوں نے اپنے جگہ کر دے: پاد جو دیکھتی ہے اس کی تحریک کتاب "از عالمی" کو مرمری پڑھاے، پھر گی سمجھے اس میں بیوی و بانی اور گمراہی یا بیوی بدلہب میں مختار گوں کے لئے ہون میں مشغول رہ اور اعلیٰ ریت کے حرم سے کردا کشی کے حدود کو اپنی لگانی....." ۲۴۷-۲۴۸ المدار السلام

۳۔ تین الحمد الفریض کا خود ۱۷/۱۲، دوسری پہلی تھا۔ شانع کردہ مکتبہ اکن تجیہ محمد شیرور نے اپنی آنکھ "امداد" میں اس کتاب پر کام کر کے رجھا جائے: ۵/۸۵، اس طرح سہمتو حسن مذکون کی کتاب "کتب خدا رحمہ العالیہ" کو طرف بھی رجھا جائے: ۶/۱۵۷

سون کو صحیح راستے سے گمراہ کیا ہے اور خود گمراہ ہوا ہے۔  
میرزا نے اس کتاب کو بہت سے اتفاق بے نواز ابھے، ان میں سے بعض اتفاق  
مندرجہ ذیل ہیں: ”روح کے بغیر جسم۔ اس کتاب میں مختصر نہیں ہے، عرف چکلے ہے۔  
اس کتاب کا زیادہ فائدہ نہیں ہے۔ اس میں ایسی بحید از قیاس کا ویاہات ہیں جن سے  
طیعت مفتر ہو جاتی ہے اور کوئی نے زار ہو جائے ہیں۔“ (۱)

## ۶۔ السقیفہ۔ از: سلیمان بن قیس

یہ شخص ای مجمول اور غیر معروف ہے، سمجھوں کے نزدیک اس کتاب کی سند ضعیف  
ہے، اس میں آل بیت کی تصویر بہت ہی زیادہ سخت کی گئی ہے، مصنف ایسی بعض جھوٹی اور  
باطل روایتوں کو پیان کرتا ہے جن سے بہادر شجاع امیر المؤمنین علی بن ابو طالب کی قدر  
و منزلت تھی ہے، مثلاً اس نے لکھا ہے:

بَلَّهُ وَهُوَ أَنْتَ حَقٌ لِيَنْهَى بَيْنَ زَرَالِ هُوَ كُنْجَةُ (نحو باد)

بَلَّهُ أَنْهُوْنَ لَنْ قَاطِدُ زَهْرَاءِ عَشِيَ اللَّهُ عَنْهَا كُورَاتَ كَوْتَ اَيْكَ كَهْ مَهْ پَرْ سَوَارَ كَرْبَلَ  
اوْرْ مَهْجَرَيْنَ، الْعَصَرَ سَے اس کی التجا کی اور ان سے بھیک مانگی کر وہ الیوکر رَحْمَنِ اللَّهِ عَنْهُ  
خداوت کو چھین لیں۔

بَلَّهُ أَنْهُوْنَ لَنْ صَحِحُ قُرْآنَ كَرِيمَ کوْ چھپا یا اوْرْ لوگوں کوْ تَلَهُ قُرْآنَ پَرْ احتمَوْ کرنَے کے  
لَیْلَهْ چِبُورَ دِی!!

☆☆ انہوں نے صحابہ کو اس کی کھلی چھوٹ ہی کہ وہ جنتی عورتوں کی سر والہ فاطمہ رضی  
اللہ عنہا کو اپنے سر میں مار دیں اور انہوں نے توئی بھی حرکت نہیں کی، ان کے علاوہ بہت سے  
دوسرے واقعات ہیں جن کی کوئی سند نہیں ہے، اور عتم مددوں کا ذوق ان کو تپول ہی نہیں  
کر سکتا ہے، اس کو بہت سے علماء کرام نے پھاک کیا ہے، مثلاً آیۃ اللہ تخریج نہیں لند جیسے

ان کے عدوہ بھی بہت سی حقیقت اور مقالے ہیں جو اس موضوع پر تحریر کیے گئے ہیں۔

## ۷۔ صروج الذہب۔ مسعودی:

یہ کتاب سندهن سے بالکل خالی ہے اور بحیث فخر بحکایات اور خرافات سے  
بھروسی پڑی ہے، شیخ الاسلام ائمہ حییہ نے اس کتاب کے سلطے میں فرمایا ہے: ”تاریخ  
مسعودی میں اتنے بحوث ہیں جن کا شمار اللہ کے علاوہ کوئی دوسرا نہیں رکھتا، اس کیہانی پر  
کسیے اعتبار کیا جا سکتا ہے جس کی سند مقطوع ہو، اور ایسی کتاب میں ہو جو بحوث کی کثرت میں  
مشہور ہو۔“ (۱)

اہن فضول ان رحمۃ الرحمۃ نے لکھا ہے: ”مسعودی اور واقعی کی کتابوں میں ایسی  
مطعون اور جھوٹی روایتیں ہیں جو حقاً لاذعنی اور ثابت کے نزدیک مشہور و معروف ہیں۔“ (۲)

## ۸۔ شرح نہج البلاغہ۔ اہن حدیث معتبری:

اہن ای حدیث جرج و تغمیل کے حوالہ، کے نزدیک ضعیف ہے، بلکہ اگر کوئی اس  
کتاب کی تالیف کے سبب پر غور کرے تو اس کو کتاب اور صاحب کتاب پر ٹک کرنا ضروری  
ہو جائے گا، اس نے پر کتاب تاریخوں کے ہاتھوں و کھول مسلمانوں کے قتل کا سبب بننے  
والے وزیر اعظم علیؑ کے لیے تالیف کی ہے۔

خوانساری نے اہن ای حدیث کی اس کتاب کے پارے میں لکھا ہے: ”انہوں نے یہ  
کتاب وزیر مودود الدین محمد بن علیؑ کے کتب خالی کے لیے تحریر کی۔“ (۳)

بہت سے علماء کتاب اور مصنف کی مذمت کی ہے، میرزا حسین علیؑ کے  
اہن حدیث کو یوں تھاوارف کیا ہے: ”یہ ایں درایت اور درایت میں سے جیسی ہیں... اس کی  
راے فاسد ہے اور ان کی نظر کو تاہ ہے... اس نے مناقشہ بہت کیے ہے... اس نے بہت

شیخ الطائفة الحنفیہ نے لکھا ہے: ”یہ کتاب ناقابل بحروف سبے، اس کی انحراف رواجتوں پر عمل کرتا جائز نہیں ہے، اس میں خلط مسلط اور تدبیس ہوئی ہے۔“<sup>(۱)</sup>

خطاہری نے لکھا ہے: ”کتاب میں مشہور مکفرات ہیں، میں تو اس کتاب کو موضوع تھی بحثت ہوں۔“<sup>(۲)</sup>

علی نے سلیم بن قیس کی اس کتاب کے بارے میں لکھا ہے: ”اس کی کتاب موضوع ہے..... اس کی صدیں گھڑی ہوئی ہیں۔“<sup>(۳)</sup>

حیی نے یہ بھی لکھا ہے کہ ایمان میں الی عیاش کو جھوٹا اور حدیث گھرنے والا کہا گیا ہے، انہوں نے لکھا ہے: ”کہا گیا ہے کہ اس نے سلیم بن قیس کی کتاب گھڑی۔“<sup>(۴)</sup>

خطاہری نے ایمان میں الی عیاش کے تعارف میں لکھا ہے: ”یہ ضعیف ہے، قابل القافت نہیں ہے، ہمارے حلا سلیم بن قیس کی کتاب گھرنے کی نسبت اس کی طرف کرتے ہیں۔“<sup>(۵)</sup>

ہاشم صرف حسینی نے لکھا ہے: ”سلیم بن قیس جھوٹوں میں سے ہیں، اس کی طرف منسوب کتاب میں لکھا ہے کہ محمد بن الحبیر نے اپنے والد کو انتقال کے وقت وصیت کی، جب کہ ان کی مردوں سال کے قریب تھی۔“<sup>(۶)</sup>

### ۷۔ السقیفۃ: عبد العزیز جوہری

ایں کتاب کی کوئی قدر و قیمت اور وزن نہیں ہے، اس کے اسباب مندرجہ ذیل ہیں:

- ۱۔ اس کتاب کا سولف غیر معروف ہے، جو حوق و قدمیں کی کتابوں میں ان کی کوئی

۱۔ صحیح متفاہیات الراہیہ ص ۱۳۹

۲۔ الرجال۔ ایں خطاہری اس ”التعارف سلیم بن قیس“ ۱۹۷

۳۔ ایک اسیوال لایں وابر کھلی میں کے اتعارف سلیم بن قیس ۲۳۶

۴۔ ایضاً ۲۲۶

۵۔ الرجال۔ ایں خطاہری اس ۲۱۸

۶۔ المرویات فی الاعواد والآقویہ زایل صرف شیخ ص ۱۹۲

لوگوں نے ان رواجتوں کا انکار کیا ہے جن کو بعض لوگ مسلمانوں کے درمیان تفرقہ دانتے اور ان کو تحدی کرنے والے حقائق سے دور کرنے کے لیے بھیا تے ہیں، جس طرح سلیم بن فیض وغیرہ کی مسلمانوں سے اغفل کرنے والے یہ کام کرچے ہیں، آئیہ اللہ محمد فضل اللہ نے ان جیسی باطل روایتوں کو بھیجا ہے پر اپنی تاریخی ظاہری کے اور اس کو ناپسند کیا ہے جن روایتوں میں میان کیا گیا ہے کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کے تصریح و حملہ یا کی، دروازہ توڑی گی اور اس واؤگ لگادی گی، فاطمہ زہرہ رضی اللہ عنہ کی پھلی توڑی گی اور آپ کا حمل خاص بھی ہے، فضل اللہ نے بیان کیا ہے کہ یہ بات بہت علی ہے اور عقل اس کو قبول ہی نہیں کر سکتی ہے، انہوں نے اس بات کو یوں واضح کیا ہے کہ مسلمانوں طبع رضی اللہ عنہما سے بہت زیاد و محبت کرتے تھے، یہ ممکن ہے کہ کوئی اس طرح کا اقدام کرے۔<sup>(۱)</sup>

فضل اللہ کے ان نظریات کی بہت سے عقائد نے تبدیلی کی ہے، مثل استاذ احمد کا جب نے اس موضوع پر تحریر کیا ہے<sup>(۲)</sup> (۱) صحیح کرنے والی امور عقلی اندراز میں سمجھائے والی تحریر یک ہے، بعض متصدیب لوگوں کی طرف سے اس پر بحث ترین تقدیمیں کی گئی، یہاں تک کہ ان لوگوں نے فضل اللہ کو کافر قرار دیا اور ان کے ایمان، عقیدے اور اخلاق پر شک کیا، یہ سب ایک باطل حدیث کے انکار کی وجہ سے کیا گیا، اس واقعہ کے انکار کی وجہ سے فضل اللہ کو کافر قرار دیے جائے اور ان کو شدید تندید کا شانہ بنائے جائے کی تھیات سے والی تھیات ہوتا ہے تو محمد باقر صافی کی کتاب ”فتنة فضل الله“، ”بمحضر ما فی کل مسیب“ مأساة الزهراء، اور محمد علی باشی مشهدی کی کتاب ”الحوزة العلمية تدین الانحراف“ کی طرف رجوع کیا جائے۔

ایس طرح کے باطل واقعات اور باقی روایات کرنے والی یہ کتاب ”السقیفۃ“ کی صحیت میں ہی شک ہے، بلکہ ایک علماء نے اس حساب کو موضوع قرار دی ہے۔

۱۔ مذکور رجس فی مسیب فضل الله۔ زادہ محمد جباری ص ۱۹

۲۔ انہوں نے ایک مضمون تحریر کیا ہے جس کا عنوان ہے ”فضل اللہ پیغمبر و ولیہ نبی و ائمہ من اصحابہ“، ایسا کتاب ۱۹۵۵ء، حمد کتاب ناچیب احمد فضلی، تعلیم جمیں کو جمع کیا ہے۔ ”آخرۃ مظاہرۃ الرحمۃ“ اس میں اس مضمون سے متعلق سمجھی باطل، ماتحت اس کا تعلیم اسی تھا کہ ”کتابت پر تکمیلی گئی۔“

تو شیش نہیں ملتی ہے، صرف انہی حدیثے "نهج البلاغة" کی شرح میں ان کی توثیق کی ہے، خود انہیں اپنی حدیث کا کیا حوالہ ہے، اس کا تمہارہ گذر چکا ہے، وہ انہی درایت اور روایت میں سے نہیں ہے، ان کی توثیق کا کوئی انصہر ہی نہیں ہے، خوبی، انہیں اپنی حدیث کی طرف سے جو ہری کی توثیق کو قبول نہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں: "اہس (جوہری) کی توثیق ثابت نہیں ہے، کیوں کہ انہیں اپنی حدیث کی توثیق کا اعتبار نہیں ہے۔" (۱) جو ہری کے غیر معروف اور مجهول ہونے پر یقین میں اضافہ اس سے ہوتا ہے کہ طویل نے "الفهرست" میں جو ہری کا مذکورہ کیا ہے اور تایا ہے کہ ان کی ایک کتاب "السفیفة" ہے، جب ہم طویل کی کتاب "الفهرست" کی طرف رجوع کرتے تو یہیں وہ یہ کہتے ہوئے نظر آتے ہیں: "جن مصلحتیں اور اصحاب اصول کا میں نے تذکرہ کیا ہے تو ان کے سلطے میں کیا کی جرج و تعدادیں کو ضرور بیان کیا ہے اور یہ تہی ہے کہ ان کی روایت پر اعتماد کیا جائے گا انہیں"۔ (۲) طویل نے جب جو ہری کا مذکورہ کیا ہے تو ان کے سلطے میں کسی کے جرج و تعدادیں کو بیان نہیں کیا ہے، جس سے اس کے مجهول اور غیر معروف ہونے کا پتہ چلتا ہے۔ (۳)

۲۔ جب ہم اس کتب کا مطالعہ کرتے ہیں تو یہیں صاف طور پر نظر آتا ہے کہ اس کے مصنف نے انکی مکمل روایوں اور اقوال کو بیان کیا ہے جن کی متابعت کوئی دوسرا نہیں کرتا ہے اور ان کے علاوہ کسی دوسرے نے ان کو تقلیل بھی نہیں کیا ہے، جس سے اس کتاب اور خصوصاً اس کے مصنف کے سلسلے میں نہ کہ ہونے لگتا ہے، وہ ایک ایسے اہم اور پرہیز مردی کے بارے میں بیان کر رہا ہے جس کے سلطے میں کوئی بات واضح و یقین اور صحیح مددوں کے بغیر جوں ہی نہیں کی جا سکتی۔

۳۔ اس کتاب کی اکثر سندیں اور اولیٰ ضعیف ہیں، اس میں ایسے ایسے مجهول اور ضعیف راوی ہیں جن کے بارے میں اللہ تعالیٰ واقف ہے، مثلاً جو ہری نے ایک سند یوں

بیان کی ہے: "حدثنا احمد بن اسحاق بن صالح عن أحمد بن سيار عن سعيد الأنصاري عن رجاله" "انہم بن صالح کون ہے؟" نہیں جانتے! سعید کے آدمی کون ہے؟ اللہ تعالیٰ اس سے واقف ہے! (۱)

#### ۸۔ تاریخ یعقوبی:

اس کتاب میں اکثر روایتیں والدی اور ابو یحیٰ اور ابن شیخ سے فائدی ہیں، اس میں آل بیت اور اصحاب رضی اللہ عنہم کے سلطے میں مددوں کے بغیر مسلم روایتیں کی گئی ہیں، صرف کی طرف اشارہ کرنے والی عبارتوں کا شرعاً سنتے تھے، کیا کیا ہے، مثلاً: قبیل (کہا گیا ہے) بروی (روایت کی گئی ہے) راوی بعضہم (بعض لوگوں نے کہا ہے) اقبال بعضہم (بعض لوگوں نے کہا ہے) وغیرہ۔ (۲)

مصطف کی طرف سے اس تاریخ کے لکھنے سے پہلے صحابہ کرام رضی اللہ عنہم سے ان کی دشمنی تھی، جس کی وجہ سے یہ تاریخ صحیح نہیں ہے۔

تاریخ یعقوبی دو ایواب میں تقسیم ہیں:

پہلا باب: اس میں مصنف نے سابق رؤوسوں کے سلطے میں خرافات کو جمع کیا ہے، انجیاء کرام علیہم السلام کی زندگی اور واقعات کے سلطے میں مصنف کثرت سے انجیل اور تورات سے ولیل پیش کرتے ہیں اور ان قرآن کریم کو ترک کرتے ہیں جس میں کسی شک کی نہیں کیا ہے، نہیں۔

دوسرا باب: اس باب میں مصنف نے یہ رسمی اور غلطانے راشدین کے حالات زندگی کو اختصار ٹکل اور منقطع و مسلسل روانوں اور جھوٹی حدیثوں کے حوالے سے بیان کیا ہے۔ کتاب کی علمی مقدار و قیمت نہ کے پر اب ہے، ڈاکٹر محمد صالح سلمی تاریخ یعقوبی کے بارے میں لفتگو کرتے ہوئے کہتے ہیں: "اس کتاب میں تاریخ اسلامی کے سلطے میں

۱۔ مسلمان الفیض، جلد ۲، ص ۲۹، علامہ اقبالی نے اس روایت کی تردید میں تفصیل کے ساتھ بحث کی ہے

۲۔ تاریخ یعقوبی، ۱۹۹۰ء، ۱۶۱

۱۔ مقدمہ المحرری، ۱۹۷۴ء، ۱۳۷۴ء

۲۔ الفوائد البابی، سید علی الحسن بن سعید

## خلاصہ کلام

- ۱۔ آل پیغمبر، صحابہ کرام رضی اللہ عنہم اور صدراویں اسلامی تاریخ کے بارے میں سمجھنکو کرتے وقت قرآن کریم اور حدیث نبوی کے مبنی اور اسلوب کو جیش کرنا ضروری ہے۔
  - ۲۔ روایت کے صحیح ہونے کا اہتمام کرنا ضروری اصول ہے، اس میں شامل ہر تائیکی بھی صورت میں جائز نہیں ہے۔
  - ۳۔ تاریخ اسلامی کو پڑھنے وقت، اس کے بارے میں لکھتے وقت اور اس کو ترتیب دیتے وقت ان اہم کتبوں کا تذکرہ کرنا ضروری ہے جن پر اعتماد کرنا ضروری ہے۔
  - ۴۔ تاریخ اسلامی کے غیر اصلی اور ناقابل اعتماد مصادر اور مراجع پر اعتماد کرنے کے خطرے سے چونکہ کرنا چاہیے، جس کے نتیجے میں غلط معلومات جمع ہوتی جس، چاہے بالا را وہ ہو یا پیدائشی کی بنیاد پر، یا اداۃ قیمت اور سائل کی بنیاد پر۔
  - ۵۔ تاریخ اسلامی کے بارے میں لکھنے والے اور اس کو پڑھنے والے کے لیے یہ ضروری ہے کہ اپنے خیال کو آزاد ہونہ چھوڑے کہ جو بھی واقعہ میں اس کو بیان کیا جائے، یا اپنے سوچ کے احکام لگائے جائیں، یا کسی پہلو، کسی اصول یا کسی مسئلہ میں جانبداری برقراری چاہئے، جس سے یہی غلطیاں مرزود ہو جائیں، جس کا نتیجہ یہ نکلا ہے کہ واقعات ناقص اور مُسْخَّش ہوتے ہیں، اور احکام خالماش ہوتے ہیں، یا قابلِ اطمینان نہیں رہتے، یا ثابت شدہ صحیح اصولوں اور بنیادوں پر توجہ نہیں دی جاتی، جس سے حقوق عالم ہو جاتے ہیں۔
- والحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم على نبينا الأمين

وآله الطيبين وصحابته الغر الميامين

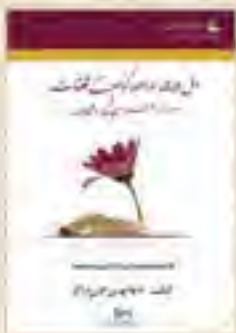
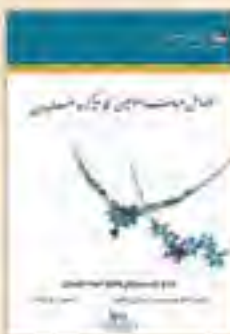
آخر اف: جھوٹ اور حقیقت کو سچ کرنے کی نمائندگی کی گئی ہے، یہ کتاب بہت سے مستشرقین اور ان سے متاثر نامنہاد مسلمانوں کا مرجع ہے، جنہوں نے تاریخ اسلامی اور مسلم شخصیات پر کچھ ایجاد کیے ہیں۔ (۱)

## ۹۔ فرانسیسی مسلمین - جموہری

حاواظلہ ذہبی نے اس کتاب اور مصنف کے بارے میں لکھا ہے: ”وہ کسی تجزیہ کے بغیر ہر طرح کی باتوں کو جمع کرنے والے تھے، انہوں نے رسول اللہ ﷺ کے تین اور چار واسطوں سے پہنچنے والی باطل اور جھوٹی روایتوں کو جمع کیا ہے۔“ (۲)

۱۰۔ المختصر فی أخبار سید البشر - ابو الفداء  
یہ کتاب ساقیدہ کتاب کی طرح ہے، اس میں بہت سی موضوع اور باطل روایتیں اور واقعات ہیں۔

من اقسام اکتسا  
More Others



## اپنے خیالات پیش کرنے کی درخواست

محترم بھائی!

یہ ایک عجی کوشش ہے، جس کو ایک انسان کی طرف سے پیش کیا گیا ہے، اس میں غلطی بھی ہو سکتی ہے، اس کتاب کو پڑھنے والوں سے درخواست ہے کہ وہ اپنی آراء سے ہم کو محروم نہ کریں اور اپنے خیالات ہماری خدمت میں ارسال کریں، کیون کہ آپ لوگوں کی رائے بڑی اہمیت رکھتی ہیں؛ کیون کہ اگلے ایمیڈیا فوں میں اس سے کتاب پایہ متحمل کو پہنچ گی، اور اس سے بھلانی اور تقویٰ کے کاموں میں تعاون ہو گا۔

مولف: عبد الکریم بھین خالد الحرمی

[alharrbi@gmail.com](mailto:alharrbi@gmail.com)